

برآمدات کے شرعی احکام بینک ڈبازش کے شرعی احکام غیر عربی زبان میں خطبۂ جمعہ زکواۃ کے جدید مسائل تین طلاقوں کا حکم جہناد - اقدامی یادفاعی مضاربہ سرٹیفکیٹس بسح الاستجرار کا حکم بسح الاستجرار کا حکم بسح الاستجرار کا حکم بسح بالتعاطی کا حکم



#### بيش لفظ

الحمد للله، ' فقهی مقالات' جلدسوم آپ کے ہاتھ میں ہے جو استاذ کرم حضرت مولانا محمد تقی عثانی مظلهم کی فقهی موضوعات پر جدید تحریروں پر مشتمل ہے، اس جلد میں زیادہ تر وہ مقالات ہیں جو حضرت مولانا مظلهم نے براہِ راست عربی زبان میں تحریر فرمائے ، بعد میں احظر نے ان کا ترجمہ کر کے ' فقهی مقالات براہ راست اردو میں تحریر مقالات' میں شامل کر دیا۔ اور بعض مقالات براہ راست اردو میں تحریر فرمائے ، تمام مقالات کی تفصیل ورج ذبل ہے:

(۱) "بنک ڈپارٹس کے شرعی احکام" یہ مقالہ "احکام الودائع المصوفیة" کا اردوترجمہ ہے، حضرت والا مظلیم نے اسلائی فقد اکیڈی کے نوی اجلاس منعقدہ ابوظہبی، ذی تعدہ ۱۳۱ میں پیش کیا۔ اور "بعوث فی قضا یا فقھیه معاصرة" میں شامل ہے۔

(٢) "برآ مدات كے شرعی احكام" بيه مقاله درحقيقت ايك تقرير ہے جو

حضرت مولانا مظلم نے ''سنٹرفوراسلا ک اکناکس'' جامع معجد بیت المکرّم گلشن اقبال کراچی، کے تحت''برآ مدات' کے موضوع پر ہونے والے ایک ''سیمینار'' میں فرمائی، جواحقرنے ٹیپ ریکارڈرکی مددسے قلم بند کرلی۔

(۳) ''غیرعربی زبان میں خطبہ جمعہ' یہ مقالہ ابتداء عضرت والا مظلم نے انگریزی زبان میں تحریر فرمایا۔ پھر ضرورت کے پیش نظر اس کواردو میں بھی منتقل فرما دیا۔

(۷)'' زکو ہ کے جدید مسائل' سیمقالہ ایک تقریر ہے جوحضرت والا مظلہم نے ''زکو ہ' کے موضوع پر ہونے والے ایک سیمینار میں فرمائی، اور لوگوں کے سوالات کے جوابات دیے، یہ سیمینار عالمگیر مسجد، بہادر آباد کرا چی میں منعقد ہوا۔

(۵) "تین طلاقول کا حکم" به مقاله حضرت والا مظلیم نے "تکملة فتح الملهم" میں تحریفر مایا، احقر نے ضرورت کے پیش نظر اس کا اردوتر جمه

(۲) " جَصِيْكَ كَى شَرَعَى حَيْثِيت " يه مقاله بھى "تكملة فتح الملهم" كا حصه ہے۔ مولانا عبرالنتقم صاحب سلمه نے احقر كى فرمائش پراس كا ترجمه في مال

(٤) (٨) ( نيج بالتعاطي ' اور ' بيج الاستجرار ' يه دونوں مقالے

حضرت والا مظلم نے "كويت" ميں "بيت المتويل الكويتى" كى طرف سے منعقد ہونے والے ایک سيمينار ميں پيش فرمائے۔ اور يہ مقالے "بحوث" كاندرشامل ہيں۔اوراحقرنے ان كااردوترجمه كيا۔

(9) ' مضارب سر شیفکیش' یہ مقالہ حضرت والا مظلیم نے اسلامی تر تیاتی بنک، جدہ کی طرف سے منعقد ہونے والے ایک سیمینار میں پیش فرمایا۔ حضرت والا کے قابل فخر صاحب زادے جناب مولانا عمران اشرف سلمۂ نے اس مقالے کا اردوتر جمہ فرمایا۔

(۱۰) "جہاد، اقدامی یا دفاعی" یہ مقالہ حضرت والا مظلم نے ایک صاحب کے خط کے جواب میں تحریر فرمایا، اور" البلاغ" میں شائع ہو چکا ہے۔
حضرت والا کے بے شار مقالات اب بھی عربی میں موجود ہیں، تمام حضرات سے درخواست ہے کہ وہ دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی اس سلطے کوصد ق اور اخلاص کے ساتھ جاری رکھنے کی تو فیق عطا فرمائے، اور اس کو شرف تبولیت عطا فرمائے۔ اور حضرت والا مظلم کی عمر اور صحت میں برکت عطا فرمائے۔ اور ان سے دین کی زیادہ سے زیادہ ضدمت لے۔ آمین۔

عبدالندمیمن دارالعلوم کراچی ۲۲ ررمضان ۱۳۱۹ ه

## اجمالي فهرست فقهي مقالات

| صفحه |                              |    |
|------|------------------------------|----|
| 14   | بنک ڈیازٹس کے شرق احکام      | _1 |
| 49   | برآ مدات کے شرقی احکام       | _۲ |
| 1.4  | غير عربي زبان مين نطبهُ جمعه | ٣  |
| 144  | زكوة كے جديد ماكل            | ۳, |
|      | تين طلاقون كاتكم             |    |
| 414  | جَصِيْكَ كَى شرعى حيثيت      | _4 |
| 441  | بيع بالتعاطى كاحكم           | _4 |
| ۲۳۳  | يج الانتجرار كاتكم           | _^ |
| 741  | مضارب سرشفکیش                | _9 |
| 710  | جهاد _اقدامي يا دفاعي        | 1• |

### الرسوية التي

# بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام

| صفحہ       | عنوان                                                        |    |
|------------|--------------------------------------------------------------|----|
| 19         | بيك ديادش كيابير؟                                            | *  |
| . FI       |                                                              | *  |
| ۲۱         | ا كرنث اكاؤنث (جاري كھاتە)                                   | *  |
| 11         | فکس ڈیپازٹ                                                   | *  |
| 44         | سيونگ اکاؤنٹ (بجپت کھاتہ)                                    | *  |
| 77         | ا لاكن                                                       | *  |
| ۲۳         | 🔹 بینکور) میں رکھی گئی رقوم کی فقہی حیثیت                    | *  |
| . Ym       | ا عام بینکور میں رکھی جانے والی رقوم<br>ا                    | *  |
| 19         | 🔹 کیاعام بینکوں میں رقم رکھوا ناجائز ہے؟                     | *  |
| ٣٢         | 🧍 سودی بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم رکھوانا                   | *  |
| <b>149</b> | <ul> <li>اسلامی بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی حیثیت</li> </ul> | *  |
| الم        | «                                                            | *  |
| bh         | ا کرنٹ اکاؤنٹ سے "رہن" یاضان کاکام لینا                      | *  |
| لهج        |                                                              | ** |
| 44         | 🛊 بینک کا کسی شخص کے اکاؤنٹ کو منجمد کرنا                    | *  |
| ar         | «                                                            | *  |
|            |                                                              |    |

|      |                                                                  | <b>.</b> |
|------|------------------------------------------------------------------|----------|
| صفحه |                                                                  |          |
| Dr   | * "سرماید کاری اکاؤنٹس" کے اکاؤنٹ ہولڈرز کے درمیان نفع کی        | ŧ        |
|      | تقسيم كأطريقه                                                    |          |
| 4.   | * ویلی پرووکش (یومیه پیداوار) کا حساب اور نفع کی تعین میں اس     | ŧ        |
|      | ے کام لینا                                                       |          |
|      | برآ مدات کے شرعی احکام                                           |          |
| 41   | * ربع منعقد ہونے کے وقت کالعین                                   | j.       |
| 24   | * "بع" اور "وعده بع" كے درميان فرق                               | ŧ        |
| . 44 | * پېلافرق                                                        | ŧ        |
| 24   | * دو سرا فرق                                                     | ŧ        |
| 2 m  | * تيرافرق                                                        | ŧ        |
| 24   | * چوتھافرق                                                       |          |
| 20   | <ul> <li>* آرڈر موصول ہونے کے وقت مال کی کیفیت</li> </ul>        | ŧ        |
| 20   | <ul> <li>اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود ہے</li> </ul>      | •        |
| ۷۵   | <ul> <li>اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود نہیں ہے</li> </ul> |          |
| 22   | <ul> <li>ال کارسک کب منتقل ہو تاہے؟</li> </ul>                   |          |
| 29   | <ul> <li>ایگریمنٹ ٹوسیل کی جھیل نہ کرنا</li> </ul>               | •        |
| ۸۰.  | ** وعده خلافی کی وجہ سے نقصان کی تفصیل<br>**                     |          |
| Λ1-  | * نقصان کی شرعی تفصیل                                            |          |
| 14   | <ul> <li>ایکسپورٹ کرنے کے لئے سموایہ کاحصول</li> </ul>           | . ·      |
| ٨٣   | <ul> <li>ایکسپورٹ فائیاننگ کاغیرسودی طریقه</li> </ul>            |          |
| ۸۳   | <ul> <li>پری شیمنٹ فائیانشگ اور اس کا اسلامی طریقیہ</li> </ul>   |          |

| صفحه  | عنوان                                                                      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۸۴    | * پوسٹ شینٹ فائیاننگ اور اس کااسلامی طریقیہ                                |
| ۸۵    | <ul> <li>ال و الماؤن فنگ كاجائز طريقه</li> </ul>                           |
| 1 A 4 | <ul> <li>الميسيخ كي بيشكى بكلًا</li> <li>الميسيخ كي بيشكى بكلًا</li> </ul> |
| 14    | * کرنی کی خرید و فروخت کے اصول                                             |
| 9.    | * فارن اليمينج كى بكنگ فيس                                                 |
| 94    | * سوال وجواب                                                               |
| 94    | * وعدہ نے ایک سے، بے دو سرے سے                                             |
| 98    | * ربيث كامستق كون ہوگا                                                     |
| 90    | * کیاامپورٹر کی رضامندی ضروری ہے؟                                          |
| 98    | * كيا دكاندار سودى قرض لينے والے شخص كے ہاتھ اپنا سامان                    |
|       | فرونت كرسكتانج؟                                                            |
| 90    | * کیاسامان کے کاغذات کی خریہ و فروخت جائز ہے؟                              |
| 90    | * کما بینکوں کو تجارت کی اجازت ہے؟                                         |
| 94    | * كيا ايجنك ك سر شفكيت جارى كرنے سے اس كا رسك منتقل                        |
|       | ہوجائے گایا نہیں؟                                                          |
| 94    | <ul> <li>ایکسپورٹ میں انشورنس کرانے کی مجبوری کاکیا حل ہے؟</li> </ul>      |
| 91    | <ul> <li>ال موجود نه ہونے کی صورت میں حقیق بیج کا تھم</li> </ul>           |
| 91    | * "كونه"كى خريد و فروخت كالحكم                                             |
| 99    | * تصویر والے گارمنٹ کی سلائی کا تھم                                        |
| 99    | * انگریزوں کے ملبوسات کی سپلائی کا حکم                                     |
| 1     | * مجبوری کی وجہ سے وعد ہ بیج پورانہ کرسکنے کا حکم                          |
| 1     | * اگرایکسپورٹراپاوعدہ کے پورانہ کرے تو                                     |
| 1-1   | * اگر بینک مشارکه کرنے پرتیار نه ہو تو                                     |

# غيرعر بي زبان ميں خطبة جمعه

| مفحه | عنوان                                         |     |
|------|-----------------------------------------------|-----|
| 1.0  | سوال                                          | *   |
| 1.4  |                                               |     |
| 1-1  | ما کی زبب                                     | *   |
| 1-9  | شافعی مسلک                                    | *   |
| 11.  | منبلی مسلک                                    | *   |
| 114  | امام الوحنيفه رحمة الله عليه كے غدمب كى تحقيق | *   |
| im.  | خلاصه کلام                                    | *   |
|      | ز کو ہ کے جدید مسائل                          |     |
| ,144 | تبيد                                          | **  |
| 144  | ز کوة نه نکا <u>ل</u> نے پروعید               | *   |
| 1,44 | یہ مال کہاں سے آرہا ہے                        | * . |
| 124  | گابک کون بھیج رہا ہے                          |     |
| 149  | ایک سبق آموزواقعه                             | *   |
| 16.  | کاموں کی تقسیم اللہ تعالی کی طرف سے ہے        | *   |
| 161  | زمین سے آگانے والا کون ہے؟                    | *   |
| Ibi  |                                               | *   |
| الهد | مالك حقيقي الله تعالى بين                     | *   |
| 144  | صرف دُهاكي فيصد اداكرو                        | *   |
| 184  | ز کو ة کی تاکید                               | *   |

٠..

| Π    |                                                                                   |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| صفحہ | عنوان                                                                             |
| 144  | * زکوۃ حباب کرکے تکالو                                                            |
| IKK  | <b>*</b> وه مال تباہی کا سبب ہے                                                   |
| 140  | * زکوۃ کے دنیادی فوائد                                                            |
| JA4  | * مال میں بے بر کتی کا انجام                                                      |
| اللا | * زكوة كانصاب                                                                     |
| ILS  | پر ہرروپے پر سال کا گزرنا ضروری نہیں                                              |
| 145  | <ul> <li>تاریخ ذکوة میں جورقم ہواس پر ذکوة ہے</li> </ul>                          |
| INV  | * اموال زكوة كون كون سے بيں ؟                                                     |
| 14   | <ul> <li>اموال ذكوة ميس عقل نه جلائيس</li> </ul>                                  |
| 149  | * عبادت كرناالله كالحكم ب                                                         |
| 10.  | * سامان تجارت کی قیمت کے تعین کا طریقہ                                            |
| 101  | * مال تجارت میں کیا کیا داخل ہے؟                                                  |
| 121  | ₩ کس دن کی مالیت معتبر ہوگی؟                                                      |
| 121  | * کمپنیوں کے شیئرز پر زکوۃ کا حکم                                                 |
| 104  | * کارخانه کی کن اشیاء پر زگوة ہے؟                                                 |
| 100  | * واجب الوصول قرضول پرزگوة                                                        |
| 100  | * قرضوں کی منہائی                                                                 |
| 100  | * قرضوں کی دو قسمیں<br>** قبل میں میں میں ایک |
| 107  | * تجارتی قرضے کب منہا کئے جائیں<br>تبذیر ہے:                                      |
| 104  | * قرض کی مثال<br>کا چمستخت کر می میر                                              |
|      | * زگوة مستحق كوادا كرس                                                            |

| صفحہ                  | عثوان                                                 |              |
|-----------------------|-------------------------------------------------------|--------------|
| 104                   | مستحق كون؟                                            | *            |
| 197                   | مستحق كومالك بناكردس                                  | ₩ →          |
| 101                   | کن رشته دارول کو زکوة دی جاسکتی ہے                    | *            |
| 109                   | بيوه اوريتيم كوزكؤة دينے كاتھم                        | *            |
| 109                   | بینکوں سے زکوہ کی کوتی کا حکم                         | <b>**</b> ·  |
| 14.                   | اکاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہاکریں؟                 | *            |
| 140                   | مکمپنی کے شیئرز کی زکوۃ کاٹنا                         | *            |
| 141                   | ز کوة کی تاریخ کیا ہونی چاہیے؟                        | *            |
| 144                   | كيارمضان المبارك كى تاريخ مقرر كركت بين؟              | *            |
| 144                   | سوالات اور جوابات                                     | *            |
| 144                   | چاند کی تاریخ مقرر کرنا                               | *            |
| 146                   | زیور کی زکوہ کس کے ذے ہے؟                             | **           |
| 140                   | ا مالک بناکر دینا ضروری ہے<br>سلم سام قریب            | *            |
| 149                   | پلبٹی پر زکوۃ کی رقم لگانا<br>سرطال کے سکاری          | **           |
| 144                   | مدارس کے طلبہ کو زکوۃ دینا                            | *            |
| 144                   | ا تاریخ زکوة پرنساب سے کم مال ہونا<br>در مال کار مال  | **           |
| 144                   | ضرورت سے زائد مال کامطلب<br>ڈا شریف                   | **           |
| . / /-<br>. / ֈ ֈ / . | شیلیویژن ضرورت سے زا کد ہے<br>استمیرات پر زکوۃ کا تھم | *            |
| 194                   | ، میرات پر روه ۵ م<br>و زکوه میں کھانا کھلانا         | **           |
| 147                   | ر توه ین طابا<br>ز کوه میس تنامیس دینا                | **           |
|                       | الروه يال حين الريم                                   | <b>188</b> 7 |

| صفحه  | عنوان                                            |            |
|-------|--------------------------------------------------|------------|
| ۱۹۸   | مال تجارت کی قیت کا تعین                         | *          |
| 144   | مال تجارت ہی کو ز کوۃ میں دینے کا حکم            |            |
| 149   | امپورٹ کئے ہوئے مال پر زکوۃ کا حکم               |            |
| 12.   | مشی تاریخ سے قمری تاریخ کی طرف تبدیلی کس طرح ہو؟ | *          |
| 14.   | خالص سونے پر زکوۃ ہے                             |            |
| 14.   | مجاہدین کو زکوۃ دینا                             |            |
| 121   | تھوڑی تھوڑی کر کے زکوۃ دینا                      | *          |
| 121   | ایک سے زائد گاڑی پر زکوۃ                         | *          |
| 141   | کراہے مکان پر ذکوۃ                               | *          |
| 127   | قرض مانکنے والے کو زکوۃ                          | *          |
| 124   | اگر بینک صیح معرف پر ز کوة خرچ نه کرے؟           | *          |
| 121   | ز کوة کی تاریخ بد لنے کا حکم                     | *          |
| 124   | اپنے پراویڈنٹ ننڈے لئے ہوئے قرض کا حکم           | *          |
| 124   | ز کو ہ کی اوائیگی کے لئے نیت ضروری ہے            | *          |
| الالد | اینے ملازم کو زکوۃ دینا                          | *          |
| IKM   | طلبہ کو وظیفے کے طور پر زکوۃ دینا                | **         |
| 120   | شيئرز يرطنے والے سالانہ منافع پر ز کو ۃ کا تھم   | *          |
| 140   | شیئرز کی کون می قیت معتربوگی؟                    | <b>*</b> : |
| 120   | ضرورت سے زائد سامان کے ہوتے ہوئے زکوۃ دینا       | *          |
| 124   | مریض کوز کو ق کی مے دوادیا                       | *          |
| 124   | بچوں کے زبور پر ز کو ہ کا حکم                    | **         |
|       |                                                  |            |

٠,

| صفحه  | عنوان                                                         |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| الإلا | * كيازيور فروخت كركے ذكوة اواكري ؟                            |
| 126   | <ul> <li>تاریخ زکوة پر حساب ضرور کرلیں</li> </ul>             |
| KV    | <ul> <li>پاڑی کی رقم پر ذکوة کا حکم</li> </ul>                |
| 141   | <ul> <li>گدول پر فروخت کی ہوئی بلڈنگ پر زکوۃ</li> </ul>       |
| 141   | * جس قرض کی واپسی کی امید نه ہو، اس کا تھم                    |
|       | تنين طلاقول كاحكم                                             |
| 144   | * كياتين طلاقيس ايك شار بهوں گى؟                              |
| 19.   | * تین طلاقوں کے قرع پر جمہور ائمہ کے دلائل                    |
| 7.1   | <ul> <li>* خالفین کے دلائل کاجواب</li> </ul>                  |
|       | جھنگے کی شرعی حیثیت                                           |
| 444   | بيع بالتعاطى كاحكم                                            |
| 449   | * اسلامی بینکوں میں جاری شدہ مرابحہ کے معاملات میں "تعاطی" کے |
|       | جوازی مد                                                      |
|       | بيع الاستجر اركاحكم                                           |
| -440  | * ن الاستجرار                                                 |

| 4    |                                                                |
|------|----------------------------------------------------------------|
| صفحہ | عنوان                                                          |
| ٢٣٤  | * نیج الاستجرار کی تیسری قتم جس میں قیت بعد میں ادا کی جاتی ہے |
| 101  | * خلاصر                                                        |
| 727  | * مثمن مقدّم کے ساتھ بھے الاستجرار کرنا                        |
| 101  | * بنیکنگ کے معاملات میں"استجرار"کااستعمال                      |
|      | مضاربه سرنیفکیش                                                |
| 444  | * مضاربه مرفیقکیٹ                                              |
| 444  | * سودى قرضوں كے سر فيفكيش                                      |
| 444  | * أردني قانون                                                  |
| ۲۲۳  | * سندات کی تنینخ کامسکله                                       |
| 720  | * بېلامسکه اوراس کاجواب                                        |
| 722  | * دو سرامنانه                                                  |
| YEA  | * تىرامىك                                                      |
| YA F | * آخری سوال                                                    |
|      | جهاد_اقدانی یا دفاعی                                           |
|      |                                                                |
|      | <b>←</b>                                                       |
|      |                                                                |
|      |                                                                |
|      |                                                                |



بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام شخ الاسلام حضرت مولا نامفتی محمر تقی عثمانی صاحب مظلهم سيمن اسلامك يبلشرز

#### (۱) بنک ڈیازٹس کے شرعی احکام

یه مقاله "احکام الو ادائع المصر فیه" کااردور جمه یم جو "بحوث فی قضایا فقهیه معاصرة" میں شاکع مو چکا ہے۔ یہ مقالہ حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے "اسلامی فقدا کیڈی کے نویں اجلاس منعقدہ ابو طہبی، ذیقعدہ ۱۳۱۹ھ میں پیش کیا۔

# بِشِهِ اللهِ اللَّهِ اللَّ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى اله واصحابه اجمعين وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

موجودہ دور میں بینک ڈیپازٹس بہت اہمیت اختیار کرگئے ہیں۔ اور ہر شہراور ہر
طک کا انسان اپنے کاروباری معاملات میں اس کی شدید ضرورت محسوس کرتا ہے۔
ان ڈیپازٹس سے متعلق بہت سے شرع احکام بھی ہیں جن کا بیٹین طور پر جانا اور ان
کے بارے میں علم ہونا ضروری ہے۔ اگرچہ یہ مسائل موجودہ جدید دور کے پیدا کردہ
ہیں لیکن قرآن و سُنت کے بیان کردہ اصولوں سے اور فقہاء اُمّت نے کتب فقہ میں
جو تفصیلات بیان کی ہیں، ان سے ان مسائل کا استخراج ممکن ہے۔ چنانچہ اس
مضمون میں ''بینک ڈیپازٹس'' سے متعلق شرق احکام کو دضاحت اور تفصیل سے
بیان کرنا چیش نظر ہے، اللہ تعالی اپی رضا کے مطابق اس کام کو کرنے کی توفیق عطا
فرمائے۔ آمین۔

بينك ويبإزش كيابي؟

"بينك دييازش" (Bank Deposite) جس كو عربي مين "الودائع المفرنية"

کہا جاتا ہے، اس سے مراد وہ رقم ہے جو کوئی شخص سمی مالیاتی ادارے میں بطور امانت رکھوائے یا آلیس میں یہ معاہدہ موات کے لئے رکھوائے یا آلیس میں یہ معاہدہ موجائے کہ مالک اپنی کل رقم یا بعض رقم جب چاہے گا بینک سے نکلوالے گا۔

موجودہ بینکوں میں طریقہ کاریہ ہے کہ جو شخص بھی بینک میں رقم رکھواتا ہے وہ بعینہ اس حالت میں بینک میں باقی نہیں رہتی بلکہ تمام رقوں کو ایک دو سرے کے ساتھ ملا دیا جاتا ہے اور پھر بینک وہ رقم سرمایہ کاری کے لئے اپنے کلائٹ کے حوالے کرتا ہے، اور اس پر ان سے سود یا منافع کا مطالبہ کرتا ہے۔ یہ رقم بینک کے ضمان لینی رسک میں ہوتی ہے، اور آپس میں طے شدہ شرائط کے مطابق بینک کے لئے لینی رسک میں ہوتی ہے، اور آپس میں طے شدہ شرائط کے مطابق بینک کے لئے

لازم ہوتا ہے کہ وہ یہ رقم ہر حال میں مالک کو واپس کروے۔

اوپر کی تفصیل سے معلوم ہوا کہ اس رقم کے لئے عام طور پر جو "وربعت" یا "مائت" کا لفظ استعال کیاجاتا ہے، اس سے وہ معنی مراد نہیں ہیں جو فقہ میں بولے جاتے ہیں، اس لئے کہ فقہ میں "وربعت" اور "امائت" اس کو کہا جاتا ہے جو بعینہ اپنی اصل شکل میں امائت رکھنے والے کے پاس موجود رہے اور کسی تعدی اور زیادتی کے بغیر ہلاک ہونے کی صورت میں اس امائت کا ضان یعنی تاوان بھی اس پر نہیں آتا۔ البتہ بینکوں میں رکھی گئی رقم کے لئے "وربعت" کا لفظ لغوی معنی کے لحاظ سے استعمال کیا جاتا ہے۔ عربی میں لفظ "ودبعت" ودع ربع سے "فعیلہ" کے وزن پر ہے۔ یعنی وہ چیز جس کو "مودع" یعنی وربعت رکھنے والے کے پاس چھوڑ دیا جائے۔ ہے۔ یعنی وہ چیز جس کو "مودع" یعنی وربعت رکھنے والے کے پاس چھوڑ دیا جائے۔ البذا بینک ڈیپازٹس پر "وربعت" کا اطلاق اس لغوی معنی کے لحاظ سے درست ہے۔ یعنی بینک مودع ہے، قطع نظر اس کے کہ اس میں موجود رقم امائت ہے یا مضمون ہیں بینک مودع ہے، قطع نظر اس کے کہ اس میں موجود رقم امائت ہے یا مضمون ہیں جاتے یعنی بینک وربعت کا جو مفہوم ہے اس کا بینک ڈیپازٹس پر اطلاق کرنا درست نہیں)۔

#### بینک ڈیپازٹس کی اقسام

موجودہ بینکوں کے عرف میں بینک ڈیپازٹس کی چار قسمیں ہیں:

#### ( كرنك اكاؤنث (Current Account) جاري كھاتہ

اس اکاؤٹ میں رقم رکھوانے والے شخص کی یہ شرط ہوتی ہے کہ وہ جب چاہے گاائی رقم بینک سے نکلوالے گا۔ چنانچہ کھاتہ وار (اکاؤٹ ہولڈر) کو مکمل اختیار ہوتا ہے کہ وہ جب چاہے اور جتنی چاہے اپی رقم بینک سے نکلوالے اور بینک اس کا پابند ہوتا ہے کہ وہ اس کے مطالبہ کرنے پر فی الفور رقم واپس کردے وہ اس کے مطالبہ کرنے پر فی الفور رقم واپس کردے وہ اکوؤٹ ہولڈر اس بات کا پابند نہیں ہوتا کہ بینک سے رقم نکلوانے سے پہلے بینک کو پیشکی اطلاع دے۔ اس قتم کے اکاؤٹ ہولڈر کو بینک کوئی نفع یا سود نہیں دیتا۔ بلکہ بعض ممالک میں تو یہ طریقہ رائے ہے کہ بینک الٹا اکاؤٹ ہولڈر سے اپنی خدمات کے بدلے میں فیس کا مطالبہ کرتا ہے۔ البتہ اس اکاؤٹ میں رکھی گئی رقم کو علیحدہ نہیں رکھا جاتا، بلکہ وہ مری رقبوں کے ساتھ ملادیا جاتا ہے۔ اور بینک کو یہ اختیار بھی ہوتا ہے کہ وہ اس اکاؤٹ میں رکھی گئی رقم کو اپنی ضروریات میں خرج کرے، اگرچہ بینکوں کا معمول یہ ہے کہ اس اکاؤٹ میں رکھوائی گئی رقم کا ایک متاسب حصہ اپنے پاس محفوظ رکھتے ہیں تاکہ اکاؤٹٹ ہولڈر جب بھی رقم کی واپسی کا مطالبہ کرے تو اس کو اوائی جاسکے۔

#### (Fixed Deposite) قَاسَ دْيِبَازِتْ (Fixed Deposite)

یہ وہ رقم ہوتی ہے جو کسی معیّنہ مدّت تک کے لئے بینک میں رکھوائی جاتی ہے۔ اور رقم رکھوانے والے شخص کو اس معیّنہ مدّت سے پہلے رقم نکلوانے کا اختیار نہیں ہوتا، اور عام حالات میں یہ مذت بندرہ دن ہے ایک سال تک کے درمیان ہوتی ہے۔ بینک یہ رقوم رکھوانے ہے۔ بینک یہ رقوم رکھوانے والے حضرات کو مارکیٹ کے حالات کے مطابق مختلف شرم کے اعتبار سے مختلف تناسب سے سودادا کرتا ہے۔

#### سيونگ اکاؤنٹ (Saving Account) بجیت کھاتہ

اس اکاؤنٹ میں جو رقم رکھوائی جاتی ہے، اس کی کوئی بدت مقرر نہیں ہوتی،
لیکن اکاؤنٹ ہولڈر قواعد اور ضوابط کے تحت ہی رقم نکلواسکتا ہے، چانچہ ایک مقدار
مرتبہ میں وہ تمام رقم نکلوانے کا اختیار نہیں رکھتا، بلکہ بینک اس کے لئے ایک مقدار
مقرر کرتا ہے کہ ایک دن میں اس اس مقدار تک رقم نکلوانے کا اختیار ہے، اور
بعض او قات بڑی رقم نکلوانے کے لئے بینک کو پیشگی اطلاع دی صروری ہوتی ہے۔
اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم ایک طرح سے کرنٹ اکاؤنٹ کی رقم کی طرح
ہوتی ہے کہ اکاؤنٹ ہولڈر کس معینہ قت کے انظار کے بغیر جب چاہ رقم
نکلوالے اور ایک طرح سے قلس ڈیپازٹ کی طرح ہوتی ہے کہ تمام رقم ایک مرتبہ
میں نہیں نکالی جاسمتی اور بینک اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم پر پچھ منافع بھی
دیتا ہے، البتہ قلس ڈیپازٹ کے مقابلے میں اس کا نفع کم ہو تا ہے۔

#### (Lockers) لاكرز

اس کو عربی زبان میں "فرانات المقفولة" (بئد تجوری) کہاجاتا ہے، ایک شخص بینک کے اندر کس مخصوص تجوری کو کرایہ پر لیتا ہے اور اس تجوری میں وہ خود اپنی رقم رکھتا ہے۔ اس رقم سے بینک کا کوئی تعلق نہیں ہوتا، بلکہ بینک کے طاز مین کو یہ معلوم بھی نہیں ہوتا کہ اس نے تجوری کے اندر کیار کھا ہے۔ عام طور پر لوگ اس تجوری میں سونا، چاندی، قیمتی پھراور قیمتی دستاویزات رکھتے ہیں۔ البتہ نقد رقم بھی

اس تجوري ميں ركھي جاسكتى ہے۔

#### بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی فقہی حیثیت

مندرجہ بالا چار قسموں کی رقومات کے بارے میں شرعی احکام جائے ہے پہلے ان کی فقہی حیثیت جاننا ضروری ہے۔ کیونکہ ان کے بارے میں تمام شرعی احکام ان کی فقہی حیثیت متعیّن ہونے پر موقوف ہیں۔

جہاں تک چوتھی قتم یعنی "لاکرز" کا تعلق ہے، اس کے اندر کوئی شبہ نہیں کہ
وہ شخص "لاکرز" کو بینک سے کرایہ پر حاصل کر تا ہے، اور دونوں کے درمیان کرایہ
داری کا معاملہ طے ہوتا ہے۔ اور کرایہ داری کے معاصدے کے بعد وہ "لاکرز"
بینک کے پاس ہی بطور امانت کے موجود رہتا ہے۔ لہذا اس پر "امانت" کے احکام
نافذ ہوں گے۔

جہاں تک پہلی تین قسموں کا تعلّق ہے تو چونکہ عام روایق بینکوں میں ان کی جو حیثیت ہے اسلامی بینکوں میں ان کی حیثیت اس سے مختلف ہے۔ اس لئے رونوں قسم کے بینکوں کے بارے میں علیحدہ علیحدہ بیان کرنا مناسب ہے۔

#### عام بینکوں میں رکھی جانے والی رقوم

جہاں تک عام بینکوں میں رکھی جانے والی رقوم کا تعلق ہے تو موجودہ دور کے علاء کی بہت بڑی تعداد کا یہ کہنا ہے کہ اس رقم کی حیثیت "قرض" کی ہے جو اکاؤنٹ ہولڈر بینک کو دیتا ہے۔ اگر اس رقم کو آپ "امانت" کا نام رکھدیں تب بھی اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا، اس لئے کہ "عقود" کے اندر معانی کا اعتبار ہوتا ہے "الفاظ" کا اعتبار نہیں ہوتا۔ اور رقم کی یہ حیثیت تینوں قتم کے اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقموں کو شامل ہے۔ یعنی "کرنٹ اکاؤنٹ، سیونگ اکاؤنٹ، اور قس فریانٹ کے دقمہ فریانٹ کے دقمہ اس کے کہ ان تینوں میں جو رقم رکھی جاتی ہے وہ بینک کے ذقمہ

"مضمون" ہوتی ہے۔ (بینک اس کا زمّہ دار ہوتا ہے یعنی وہ بینک کے رسک پر ہوتی ہے) "مضمون" ہونے کی حیثیت سے نکل جاتی ہوئے کی حیثیت سے نکل جاتی ہے۔ اس لئے کہ امانت کا حکم یہ ہے کہ وہ امانت رکھنے والے کے ہاتھ میں "مضمون" یعنی قابل تاوان نہیں ہوتی (اگر بلاتحدی ہلاک ہوجائے وہ ضامن نہیں ہوگا)

البته موجوده دور کے بعض علاء نے "فکس ڈیمازٹ" میں رکھی جانے والی رقم اور "كرنك اكاؤنث" مين ركمي جانے والى رقم كے درميان فرق كيا ہے۔ وہ فرماتے میں کہ "فکس ڈیپازٹ" میں رکھی جانے والی رقم فقہی اعتبارے "قرض" ہے، اس لئے کہ اس میں اکاؤنٹ ہولڈر کو اس بات کا اختیار نہیں ہو تا کہ وہ جب چاہے اپنی رقم بینک سے تکاوالے۔ یی پابندی اس رقم کو "امانت" کے زمرے سے نکال کر "قرض" کے زمرے میں واخل کرویت ہے۔ ای طرح "سیونگ ائالنت" میں ر کھوائی جانے والی رقم بھی "امانت" نہیں ہوتی، بلکہ وہ "قرض" ہوتی ہے۔ اس لئے کہ اکاؤنٹ مولڈر ایک ہی وقت میں پوری رقم نکلوانے کا اختیار نہیں رکھتا۔ لیکن کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم ان حضرات علماء کے نزدیک مندرجہ بالا وونوں اکاؤنٹول میں رکھی جانے والی رقبول سے مختلف ہوتی ہے، ان کے نزدیک "كرنت اكاؤنت" كى رقم "مضمون" بونے ك باوجود "امانت" بوتى ہے، اس كتے کہ اکاؤٹ مولڈر کو اس بات کا اختیار ہوتا ہے کہ وہ جب چاہے بینک سے این یوری رقم نکلوالے، اور وہ کسی شرط کا پایند بھی نہیں ہوتا۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ " كرنت اكاؤنت " ميں رقم ركھوانے والے كى تھى بھى يد نيت نہيں ہوتى كه " بينك" کو سرمایہ کاری کے نتیج میں جو منافع یا سود ہوگا، میں اس کے اندر شریک ہورہا ہوں، بلکہ وہ صرف حفاظت کی نیت سے بینک میں رقم رکھوا تا ہے۔ لہذا جب اس کا مقصد بیک کو قرض دیا نہیں ہے تو اس رقم کو "قرض" کا نام دیا کھیک نہیں۔ كونكه يه "تفسير القول بمالا يرصى به قائله" ك تحت داخل بوجائ كا-

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ بینک "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھی جانے والی رقم کو بھی دو مری رقومات کے ساتھ خلط ملط کردیتا ہے، اور اس رقم کو اپنی ضروریات میں بھی استعال کرلیتا ہے، تو صرف اتنی بات اس رقم کو "امانت" ہونے سے خارج نہیں کرتی۔ اس لئے کہ عرفاً بینک کا یہ تصرف مالک کی اجازت سے موتا ہے۔ (اور مالک کی اجازت سے امانت میں تصرف کرنا جائز ہے) اور اس تصرف کے نتیج میں وہ رقم "امانت" ہونے سے نہیں نکلے گی۔ لیکن ہارے نزدیک بینک کی رقوم کی حیثیت کے بارے میں بعض علاء کی بیان الروه مندرجه بالا تفصیل درست نہیں، اس لئے که بینکوں میں رقم رکھوانے والے عوام امانت، قرض، اور دمین کی اصطلاحات کے فرق سے واقف نہیں ہوتے، اور نہ ہی ان کو ان اصطلاحات سے کوئی دلچیں ہوتی ہے۔ عوام کو تو صرف اس رقم سے حاصل ہونے والے تائج سے دلچیں ہوتی ہے۔ چنانچہ عام طالات میں بینک کے اندر رقم رکھوانے والا صرف ای صورت میں رقم رکھوانے پر رضامند ہوتا ہے جب بینک اس رقم کی واپسی کی ضانت دے۔ لہذا اگر رقم رکھوانے والے کو یہ معلوم ہوجائے کہ میری یہ رقم بینک والوں کے پاس "امانت" کی حیثیت سے رہے گی اگر یہ رقم بینک سے چوری ہوگئ یا تعدی (مینی قواعد کی خلاف درزی) کے بغیرضائع ہوگئ تو بینک بیر رقم والین نہیں کرے گا۔ تو اس صورت میں بیہ شخص بھی بھی این رقم بینک میں رکھوانے پر رضامند نہیں ہوگا۔ اور اگر بینک کی طرف سے یہ واضح اعلان نہ ہوتا، یا بینکوں کے مروجہ عرف میں یہ بات معروف نہ ہوتی کہ جو تخص بھی بینک میں رقم رکھوائے گا، بینک اس کا ضامن ہوگا، تو اس صورت میں بینک میں رقم رکھوانے والے بہت سے لوگ بینکوں میں ای رقم نہ رکھواتے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ خود رقم رکھوانے والے یہ چاہتے ہیں کہ ان کی رقم بینکول میں "مضمون" رہے۔ یعنی اگر وہ ضائع ہوجائے تو بینک اس رقم کا ضامن ہو، صرف بطور

"امانت" کے وہ رقم بیک کے پاس نہ رہ، اس کئے کہ "امانت" کی رقم مضمون

نہیں ہوتی، البتہ "قرض" کی رقم مضمون ہوتی ہے۔ اس سے پتہ چلا کہ فقہی اعتبار سے رقم رکھوانے والوں کا مقصد بینک کو قرض دینا ہے، "امانت" رکھوانا نہیں۔ البتہ اتنی بات ضرور ہے کہ اس قرضہ دینے سے ان حضرات کا بنیادی مقصد "بینک کو ضامن بناکر اپنی رقم کا تحفظ حاصل کرنا ہے، اپنی رقم کے ذریعہ بینک کی ضروریات میں تعاون کرکے بینک کے ساتھ کوئی تمرع اور احسان کرنا مقصود نہیں ہے۔ اور صرف اس مقصد کی وجہ سے یہ معاملہ "قرض" ہونے کی صفت سے خارج نہیں ہوتا۔ اس کے کہ "عقد قرض" میں دو باتوں کا پایا جانا ضروری ہے۔

ایک یہ کہ ایک شخص دو سرے کو اپنا مال اس اجازت کے ساتھ دے کہ وہ جہاں چاہے اپنی ضروریات میں اس کو خرج کرے۔ بشرطیکہ قرض دینے والا جب جہاں چاہے اپنی رقم کی واپسی کا مطالبہ کرے گا تو قرض لینے والا اس مال کے مثل اس کو واپس کرے گا۔

و مرے یہ کہ وہ مال قرض لینے والے پر "مضمون" ہوگا (لینی اگر ضائع ہوجائے تب بھی اس کے مثل ادا کرنا پڑے گا)۔

بینک میں رکھی جانے والی رقوم میں یہ دونوں باتیں پائی جاتی ہیں۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ قرض دینے والداس قرض دینے سے قرض لینے والے پر تیرع اور احسان کرنے کا ارادہ کرے کہ اس قرض دینے سے میرا مقصد اس کی ضروریات میں تعاون کرنا ہے تو یہ مقصد کسی رقم کے "قرض" ہونے کے لئے ضروری نہیں ہے۔ "قرض" کے بعض معالمات میں یہ مقصد پایا جاتا ہے اور بعض میں نہیں پایا جاتا۔ (البذا اس مقصد کے پائے جانے اور نہ پائے جانے سے کسی رقم کے قرض ہونے یا نہ ہونے پر کوئی اثر نہیں پڑتا)

چنانچہ روایات میں حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عند کا واقعہ لکھا ہے کہ لوگ ان کے پاس اپنی رقمیں بطور امانت رکھوانے کے لئے آیا کرتے تھے۔ اور اس رقم رکھوانے سے ان کا مقصد حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عند کے ساتھ کسی قتم کا

تعاون کرنا نہیں ہو تا تھا، بلکہ این رقم کی حفاظت مقصود ہوتی تھی۔ لیکن حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کا معمول یہ تھا کہ جب کوئی شخص ان کے پاس رقم لے کر آتا تو آپ اس سے اس رقم میں تفرف کرنے کی اجازت اس شرط کے ساتھ لیتے کہ یہ رقم میرے پاس "مضمون" ہوگی، اس اجازت اور شرط کے بعد اس رقم کو قبول فرماتے۔ چنانچہ جب آنے والا شخص "امانت" کے نام سے رقم پیش کر تا تو آپ فرائے لالکن هوسلف يه رقم امانت نبين، بلكه "قرض" -- حضرت زبير بن عوام رضى الله عنه نے اس معاملے كو "عقد سلف" لعنى عقد قرض فرمايا، حالاتك قرض دینے والوں کا مقصد اس قرض سے حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کے ساتھ تعاون کرنا نہیں تھا، بلکہ اس قرض دینے سے صرف اپنے مال کی حفاظت مقصود تقی - (بخاری شریف، کتاب الجهاد، باب بر که الغازی فی ماله، مع فتح الباری:۷۵/۱) اس تفصیل یہ بات معلوم ہوئی کہ اپنے مال کی حفاظت کی نیت سے قرض دینا "عقد قرض" کے منافی نہیں ہے۔ سی بات یہ ہے کہ "عقد قرض" اگرچہ ایک "عقد تبرع" بی ہے، اس کئے کہ قرض دینے والا اپن قرض دی ہوئی رقم سے زیادہ رقم كالمستحق نهيس موتا۔ ليكن يه "عقد قرض" اليا "عقد مالى" بھى ہے جس ميں جانبین کا کوئی نه کوئی مفاد ضرور مو تاہے، چنانچہ مجھی قرض دینے والے کا یہ مفاد موتا ہے کہ اس قرض دینے کے نتیج میں اس کو آخرت میں اجرو تواب ملے گا (جب کہ ضرورت مند لوگوں کو قرض دیا جائے اور قرض دینے کا مفصد ان کے ساتھ تعاون ہو) اور مجھی یہ مفاد ہو تا ہے کہ قرض دینے کے نتیج میں اس کی رقم قرض لینے والے کے ذیتے "مضمون" ہوجائے گی (اور اس کے نتیج میں وہ رقم محفوظ ہوجائے گی) یکی وہ مفاد ہے جس کی وجہ سے آج کل لوگ اپنی رقیس بینکوں میں رکھواتے ہیں، اگر بہ مفاد نہ ہو تا تو لوگ این رقم حفاظت کے لئے بینکون میں نہ رکھواتے۔اس سے ظاہر ہوا کہ رقم رکھوانے والوں کا مقصد قرض دیناہی ہے، مگر چونکہ عام طور پر لوگوں کو معلوم نہیں ہے کہ اس غرض کے لئے بینک میں اس طرح قرض رکھوانے کے عمل

کو فقہی اصطلاح میں "اقراض" کہا جاتا ہے، اس وجہ سے وہ لوگ اس عمل کو "اقراض" (لیمنی قرض دینا) نہیں کہتے (جبکہ حقیقت میں یہ "اقراض" ہی ہے)

بعض او قات یہ کہاجاتا ہے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھوائی جانے والی رقم "قرض" نہیں ہے، البتہ رقم رکھوائے "والی سے بلکہ فقہی اعتبار ہے "امانت" کے حکم میں ہے، البتہ رقم رکھوائے والوں نے بینک کو اس کی اجازت دے رکھی ہے کہ وہ یہ رقم دو سری رقبول کے ساتھ ملاکر رکھ دیں، اور اگر بینک اس رقم کو اپی ضروریات میں صرف کرنا چاہے تو اس کی بھی اجازت ہے۔ اور "امانت" کو استعمال کر لینے کی اجازت سے یا اس کو اپنی فور سرے اموال میں خلط ملط کرنے کی اجازت سے وہ رقم "امانت" کے حکم سے نہیں نکلتی۔ لیکن فقہی اعتبار سے یہ تطبیق درست نہیں، اس لئے کہ رقم کا مالک بیں امانت رکھنے والے کو اس کی اجازت دیدے کہ وہ اس امانت کی رقم کو اپی رقم جب امانت رکھنے والے کو اس کی اجازت دیدے کہ وہ اس امانت کی رقم کو اپی رقم کے ساتھ خلط ملط کرلے تو اس صورت میں یہ عقد "امانت" کی تعریف سے نکل کر "شرکت الملک" میں تبدیل ہوجائے گا اور وہ مال مخلوط دونوں کے درمیان مشترک ہوجائے گا، جیسا کہ فقہاء کرام نے بھی اس کی تصریح کی ہے۔

(ديكية: الدرالمخارمع ردالحارلابن عابدين ٢١٩٩٢)

اور یہ بات فقہ میں مصرح ہے کہ مشترک مال میں ایک شریک کا دوسرے شریک کے مال پر قبضہ "قبضہ امانت" ہوتا ہے، اگر وہ بلاتعدی ہلاک ہو جائے تو شریک پر ضان نہیں آئے گا۔ لیکن جو لوگ بینکوں میں رقم رکھواتے ہیں وہ بھی بھی یہ نہیں چاہیں گے کہ ہماری رقم پر بینک کا قبضہ "قبضہ امانت" ہو بلکہ وہ تو یہ چاہتے ہیں کہ یہ رقم بینک کے ذیتے "مضمون" ہو۔ اس سے بھی بی ظاہر ہوا کہ رقم رکھوانے والے لوگ بھی بینک کے ساتھ "امانت" کا معالمہ نہیں کرنا چاہتے بیں۔
"قرض" دینے کا معالمہ کرنا چاہتے ہیں۔

بہر حال اوپر کی تفصیل سے یہ بات واضح ہو گئی کہ موجودہ عام بینکوں کے تینوں قتم کے اکاؤنٹس میں رکھی جانے والی رقوم "قرض" ہوتی ہیں، یہ قرض اکاؤنٹس ہولڈر بینک کو پیش کرتا ہے، لہذا اس پر "قرض" ہی کے تمام احکام جاری ہوں

#### کیاعام بینکوں میں رقم رکھواناجائزہے؟

جب مندرجہ بالا تفصیل سے یہ حقیقت واضح ہوگی کہ بینکوں میں رکھی جائے والی رقم "قرض" ہوتی ہے، اب ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا مسلمانوں کے لئے ان عام بینکوں میں جو سود کی بنیاد پر کام کرتے ہیں، ان میں اپی رقم رکھوانا جائز ہے یا نہیں ؟

جہاں تک "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤٹٹ" کا تعلق ہے تو چونکہ بینک اکاؤٹٹ ہولڈر کو اس کی رقم پر منافع بھی دیتا ہے، اور یہ بات طے ہے کہ ان اکاؤنٹ ہوں رکھی جانے والی رقوم بالاتفاق "قرض" ہوتی ہیں، لہذا بینک اکاؤنٹ ہولڈر کو اصلی رقم سے زیادہ جو رقم بھی ادا کرے گا وہ صراحتاً سود ہوگی جس کے جائز ہونے کی کوئی صورت نہیں۔ چنانچہ "اسلامی فقہ اکیڈی" نے اپنے دو سرے اجلاس ہونے کی کوئی صورت نہیں۔ چنانچہ "اسلامی فقہ اکیڈی" نے اپنے دو سرے اجلاس میں اس پر متفقہ قرارداد بھی منظور کرلی ہے۔ لہذا جو شخص بھی مندرجہ بالا اکاؤنٹس میں رقم رکھوا تا ہے جو کہ حرام میں رقم رکھوانا جائز ہونوں اکاؤنٹس میں رقم رکھوانا جائز ہیں۔

البتہ موجودہ دور کے بعض علاء کا کہنا ہے ہے کہ ان دونوں اکاؤنٹس میں بھی رقم رکھوانا جائز ہے، لیکن بینک اس پر جو منافع دے، اس منافع کو اپی ضروریات میں صرف کرنا جائز نہیں، بلکہ یا تو فقراء پر صدقہ کر دے یا نیک کام میں صرف کردے۔ لیکن ہم اس رائے سے انقاق نہیں کرسکتے، اس لئے کہ منافع حاصل کرنے کی غرض سے بینک میں رقم رکھوانا، چاہے اس منافع کو کسی نیک کام میں صرف کرنے کی نیت ہو، تب بھی سودی معاملے کا ارتکاب کرنا ہے اور سودی معاملے کا ارتکاب کرنا

نضاً حرام ہے۔

بات دراصل یہ ہے کہ سود کو کسی نیک کام میں صرف کرنے کا مشورہ یا تھم اس شخص کو دیا جاتا ہے جس نے جہالت اور شرعی مسائل سے ناوا قفیت کی وجہ سے غیر بشری طریقہ سے معالمہ کر لیا ہو اور اس کے نیتج میں اس کو سود کی رقم حاصل ہو چکی ہو۔ یا اس شخص کو یہ مشورہ دیا جاتا ہے جو تجارتی اور مالی معاملات میں ابتک شریعت کے احکام کی پابندی کا اہتمام نہیں کرتا تھا جس کے نیتج میں اس کے پاس سود کی رقم آ چکی ہو، اور اب وہ اپنے گناہ سے توبہ کرنا چاہتا ہو اور سود کی اس رقم سے خلاصی حاصل کرنا چاہتا ہو اور اب کی نیت کے بغیریہ رقم کسی نیک معرف میں صرف کر دو۔ لیکن اگر ایک شخص جو شریعت کے احکام کا پابند ہے وہ اگر اپنی رقم سودی اکاؤنٹ میں اس نیت سے رکھوائے کہ جو سود حاصل ہو گا اس کو کسی نیک معرف میں صرف کروں گا تو اس کی مثال ایس ، ہم جیسے کوئی ہمان نیت سے گناہ کا ارتکاب کرے کہ بعد میں توبہ کرلوں گا، جب کہ ایک مسلمان پر واجب ہے کہ وہ گناہ کا ارتکاب ہی نہ کرے کہ بعد میں اس سے توبہ مسلمان پر واجب ہے کہ وہ گناہ کا ارتکاب ہی نہ کرے کہ بعد میں اس سے توبہ کہ ایک مسلمان پر واجب ہے کہ وہ گناہ کا ارتکاب ہی نہ کرے کہ بعد میں توبہ کرلوں گا، جب کہ ایک مسلمان پر واجب ہے کہ وہ گناہ کا ارتکاب ہی نہ کرے کہ بعد میں اس سے توبہ کرنے کی ضورت پیش آ ہے۔

مندرجہ بالا تفصیل تو مسلم ممالک کے موجودہ عام بینکوں کے بارے میں ہے، جہاں تک غیر مسلم ممالک میں ان بینکوں کا تعلق ہے جن کے مالک بھی غیر مسلم ہیں تو ان کے بارے میں موجودہ دور کے علاء کا کہنا ہے کہ ان بینکوں میں رقم رکھوانا اور اس رقم پر وہ بینک جو منافع دے اس کو لینا جائز ہے۔ اس کی بنیاد امام الوضیف رحمت اللہ علیہ کا یہ قول ہے کہ "یہ جوز احد مال الحربی برضاہ" لینی کافر حملی کا مال اس کی رضامندی سے لینا جائز ہے، اور یہ کہ مسلمان اور حملی کے درمیان "سود" نہیں ہوتا۔

لیکن جمہور فقہاء نے بعض علماء کے مندرجہ بالا قول کو قبول نہیں کیا، حتی کہ متأخرین حفیہ نے اس کے مطابق فتوی بھی نہیں دیا، اس لئے کہ رہاکی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے اور "رہا" کو نہ چھوڑنے والے کے خلاف اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اعلان جنگ ہے۔ لہذا عام حالات میں یہ مناسب نہیں کہ ایک مسلمان "رہا" کا معالمہ کرے اگرچہ وہ معالمہ کسی حربی کافر کے ساتھ ہی کیوں نہ ہو۔

لیکن بہاں ایک نکتہ قابل توجہ ہے وہ یہ کہ آج کے موجودہ دور میں عام اسلامی حکومتوں پر مغربی ممالک ہی کا تسلط اور کنٹرول ہے، اور ان کے کنٹرول کے اہم عوامل میں سے ایک یہ ہے کہ انہوں نے مسلم ممالک کی دولت کو یا تو غصب کرلیا ہے یا مسلم ممالک نے ان مغربی ممالک سے جو قرض لیا ہے، اس قرض پر سود کی صورت میں مسلمانوں کا مال حاصل کر لیا ہے۔ دوسری طرف مسلمانوں نے جو بڑی بھاری رقمیں ان ممالک کے بینکوں میں رکھوائی ہیں ان رقموں پر بھی ان کا قبضہ ہے، اور اس رقم کو وہ اپنی ضروریات میں صرف کرتے ہیں، بلکہ اس رقم کو مسلمانوں ہی کے خلاف سیاس اور جنگی اسلیموں کو پورا کرنے کے لئے استعمال کرتے ہیں۔ لہذا اگر مسلمان این رقم پر ملنے والے سود کو وہاں چھوڑ دیں تو اس کے ذریعے ان کفار کو تقویت ہوگی۔ ان حالات کی وجہ سے میرا رجان اس طرف ہورہا ہے کہ مسلمانوں کے لئے غیرمسلم ممالک میں غیرمسلموں کے بینکوں سے این رقم پر ملنے والے سود کو وصول کرلینا جائز ہے، لیکن اس رقم کو اپنی ضروریات میں صرف کرنا ٹھیک نہیں ہے بلکہ بلانیت تواب کسی نیک مصرف میں خرچ کر دینا چاہئے۔ اس طرح جو مسلمان اپنے رقمیں ان کے بینکوں میں رکھوا کر مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کے کام میں ان کافروں کے ساتھ تعاون کرتے ہیں، اس تعاون میں کی ہوجائے گی۔ بہرحال، یہ مسکلہ علماء کی خدمت میں پیش ہے کہ وہ اس کے بارے میں کوئی حتی فیصلہ

#### سودی بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم رکھوانا

جہاں تک سودی بینک کے ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانے کا تعلق ہے تو جیسا کہ میں نے پہلے عرض کردیا کہ اس ''اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانے والے کو بینک کوئی نفع یا سود نہیں دیتا ہے، لہذا اس اکاؤنٹ میں رقم رکھوائے سے سودی قرض کے معلمے میں واخل ہونا لازم نہیں آتا، اس حیثیت سے ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانا جائز ہونا چاہئے۔ لیکن بعض علماء معاصرین نے اس پر اشکال کیا ہے کہ اگرچہ یہ سودی قرض تو نہیں ہے لیکن اس صورت میں سودی معاملات میں بینک کے ساتھ اعانت تو پائی جاری ہے، اس لئے کہ یہ بات بالکل ظاہر ہے کہ اس اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم کو بینک منجمد کر کے نہیں رکھ دیتا، بلکہ بینک اس رقم کو بھی سودی قرضوں میں دیکر اس پر منافع حاصل کرتا ہے، لہذا رقم رکھوانے والا بینک کے ساتھ سودی معاملات میں معاون بن جائے گا۔

لیکن اس اشکال کو مندرجہ ذیل طریقوں سے دور کرناممکن ہے:

- بینکوں کا یہ معمول ہے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھی گئی تمام رقبوں کو اپنے
  استعال میں نہیں لات، بلکہ اس رقم کی ایک بڑی مقدار اپنے پاس اس غرض سے
  رکھتے ہیں کہ اس کے ذریعہ رقم نکلوانے والوں کی طلب کو روزانہ پورا کیا جاسکے، اور
  چونکہ بینک کے اندر تمام رقوات ایک ہی جگہ پر لی جلی رکھی جاتی ہیں، اس لئے کسی
  بھی اکاؤنٹ ہولڈر کے لئے یہ یقین کرنا ممکن نہیں ہے کہ اس کی رقم کسی سودی
  معاملہ میں لگ چکی ہے۔
- وہ سب کا دو سرے یہ کہ بینک کے پاس رقم لگانے کی بے شار جگہیں ہوتی ہیں وہ سب کی سب جگہیں ایسی ہوتی ہیں وہ سب کی سب جگہیں شرعاً ممنوع نہیں ہوتیں بلکہ ان میں بعض جگہیں ایسی ہوتی ہیں کہ ان میں خرچ کرنا اور رقم لگانا حرام نہیں ہوتا۔ لہذا کسی بھی اکاؤنٹ ہولڈر کے لئے لیقینی طور پر یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ اس کی رقم اس جگہ پر صرف ہوئی ہے جو شرعاً

حلال نہیں ہے۔

تغیر سودی قرض کا معاملہ شرعاً جائز معاملہ ہے، اور "نفود" کا تھم یہ ہے کہ وہ "
دعقود صحیحہ" میں متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتے۔

اور کرنٹ اکاؤنٹ میں جو شخص بھی کوئی رقم رکھواتا ہے تو بینک کو قرض دینے کے نتیج میں وہ رقم اس کی ملکت سے نکل کر بینک کی ملکت میں داخل ہوجاتی ہے، اب بینک اس رقم میں جو کچھ تصرف کرے گاوہ اکاؤنٹ ہولڈر کی ملکت میں تصرف کرنا نہیں ہوگا بلکہ اس کی اپن ملکت میں یہ تصرف ہوگا، لہذا اس تصرف کو اکاؤنٹ ہولڈر کی طرف منسوب نہیں کیا جائے گا۔

کسی معصیت پر اعانت کرنا اگرچه حرام به لیکن فقهاء کرام نے اس کے پچھے اصول بھی بیان فرمائے ہیں جن کی تفصیل کا بہال موقع نہیں (اگر تفصیل کی ضرورت ہو تو ملاحظہ فرمائیں: در مختار مع ردالحمار جلد ۵ صفحہ ۲۵۱۔ تحملہ فتح القدیر جلد ۸ صفحہ ۱۲۵۔ شرح المہذب جلد ۹ صفحہ ۱۳۵۔ نہایة المحاج جلد ۳ صفحہ ۲۵۳۔ واثنی الشروانی علی تحفۃ المحتاج جلد ۳ صفحہ ۱۳۵۔ الفروق للقرافی جلد ۲ صفحہ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی علی تحفۃ المحتاج جلد ۳ صفحہ ۱۵۳۔ الفروق للقرافی جلد ۲ صفحہ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی علی تحفۃ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ الفروق القرافی جلد ۲ صفحہ ۱۵۳۔ نیل الاوطار الشروانی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ الفروق القرافی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ الفروق القرافی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ الفروق القرافی جلد ۵ صفحہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ اللہ ۱۵۳۔ الفروق ا

میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اس موضوع پر ایک منتقل رسالہ تحریر فرمایا ہے، اور "اعانت" کے مسئلے میں جتنی نصوص فقہیہ آئی ہیں ان سب کو اس رسالے میں جمع فرمایا ہے۔ یہ رسالہ "احکام القرآن" عربی کی تیسری جلد کا جزء بن، کر شائع ہوچکا ہے، اس رسالے کے آخر میں اس مسئلہ کا خلاصہ اس طرح تحریر فرمایا کہ:

وان الاعانة على المعصية حرام مطلقا بنص القرآن اعنى قوله تعالى: ولا تعاونوا على الاثم والعدوان وقوله تعالى: فلن اكون ظهيرا للمجرمين ولكن الاعانة حقيقة هي ما قامت المعصية بعين فعل

المعين، ولا يتحقق الابنية الاعانة اوالتصريح بها او تعينها في استعمال هذا الشئي بحيث لا يحتمل غير المعصية بعينه لم يكن من الاعانة حقيقة بل من التسبب ومن اطلق عليه لفظ الاعانة فقد تجوز لكونه صورة اعانة كما مرمن السير الكبير-

ثم السبب ان كان سببا محركا وداعيا الى المعصية فالتسبب فيه حرام كالا عانة على المعصية بنص القرآن كقوله تعالى: لا تسبوا الذين يدعون من دون الله وقوله تعالى فلا تخضعن بالقول وقوله تعالى: لا تبرجن الآبة وان لم يكن محركا وداعيا بل موصلا محضا وهو مع ذلك سبب قريب بحيث لا يحتاج في اقامة المعصية به الى احداث صنعة من الفاعل كبيع السلاح من اهل الفتنة وبيع العصير ممن يتخذ خمرا وبيع الامرد ممن يعصى به واجارة البيت ممن يبيع فيه الخمر اويتخذها كنيسة اوبيت نار وامثالها فكله مكروه تحريما بشرط ان يعلم به البائع و الاجر من دون تصريح به باللسان فانه ان لم يعلم كان معذورا وان علم وصرح كان داخلا في الا عانة المحرمة.

وان كان سببا بعيدا بحيث لايفضى الى المعصية على حالته الموجودة بل يحتاج الى احداث صنعة فيه كبيع الحديد من اهل الفتنة وامثالها، فتكره تنزيها ( ( احكام القرآن جلد ٣ صفح ٢٥) م

"اعانت على المعصيت نص قرآن كى رو سے اطلقاً حرام ہے۔ قرآن كريم ميں الله تعالى كا ارشاد ہے ولا تعاونوا على الا ثم والعدوان "ليعنى كناه اور زيادتى ميں

ایک دو سرے کی اعانت مت کرو (سورۃ الماکدہ:۲) دو سری جگہ ارشاد ہے فلن الکون ظھیوا للمجرمین "دیعنی ہیں کبھی مجرموں کی مدد نہیں کروں گا" (سورۃ القصص: ۱۵) لیکن حقیقت میں "اعانت" اس کو کہا جاتا ہے کہ معین یعنی مددگار کے عین فعل سے وہ معصیت قائم ہو، یہ ای صورت میں ممکن ہے جب یا تو مددگار اعانت کرنے کی تصریح کرے یا اس چیز کے استعال کو اس معصیت کے کام کے لئے اس طرح متعین کردے کہ غیر معصیت میں استعال کو اس معصیت کے کام کے لئے اس طرح متعین کردے کہ غیر معصیت میں اس کے استعال کا اختال باتی نہ رہے۔ لیکن اگر معصیت معین یعنی مددگار کے عین فعل کے ساتھ قائم نہ ہو تو اس کو حقیقۃ اعانت نہیں کہیں گے بلکہ اس کو معصیت کا سبب "کہیں گے۔ اور جن حفرات نے اس پر "اعانت" کے لفظ کا اطلاق کیا ہے انہوں نے مجازاً کیا ہے، اس لئے کہ یہ صورۃ اعانت ہیں جیساکہ "لیس الکیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔
"السیرالکیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔
"السیرالکیر" کے حوالے سے پیچھے گزرچکا۔

پھر "سبب" کو دیکھا جائے گاکہ اگر وہ "سبب" معصیت کی طرف مخرک اور دائی ہو تو اس کا سبب بننا بھی حرام ہے جیسا کہ اعانت علی المعصیت ہو کہ نص قرآن ہے حرام ہے، اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: لا تسبوا الذین یدعون من دون الله (سورة الانعام: ۱۰۸) "یعنی ان کو گالی مت دو جن کی یہ لوگ اللہ تعالی کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہیں۔ کیونکہ پھر وہ لوگ ناواقنی ہے حد ہے گزر کر اللہ تعالی کی شان میں گتاخی کریں گے"۔ دو سری جگہ ارشاد فرمایا فلا تخصیص بالقول اللحزاب: ۳۲) ایک اور اگر اللہ تعالی کی شان میں دالحزاب: ۳۲) ایک اور جگہ پر ارشاد فرمایا: ولا تسرجن (الاحزاب: ۳۳) اور اگر وہ سبب" معصیت کے لئے محرک اور دائی تو نہ ہو بلکہ معصیت تک صرف پہنچانے والا ہو، اس کے ساتھ ساتھ وہ اس معصیت کے لئے اس لحاظ ہے قریب بھی ہو کہ اس کے ذریعہ "معصیت" انجام دینے کے لئے فاعل کو کسی تبدیلی کی ضرورت پیش نہ اس کے ذریعہ "معصیت" انجام دینے کے لئے فاعل کو کسی تبدیلی کی ضرورت پیش نہ اس کے ذریعہ "معصیت" انجام دینے کے لئے فاعل کو کسی تبدیلی کی ضرورت پیش نہ آگر رکا شیرہ فروخت کرنا یا مثلاً شراب بنانے والے کو اگر کا شیرہ فروخت کرنا یا مثلاً امرد غلام ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کرنا جو آس کو اس کی فروخت کرنا یا مثلاً شراب بنانے والے کو انگور کا شیرہ فروخت کرنا یا مثلاً امرد غلام ایسے شخص کے ہاتھ فروخت کرنا جو آس کو اس کو اس کرنا جو آس کو کہ ہو کہ انہوں کی باتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں کی ہو کہ انہوں کی باتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں کی ہو کہ انہوں کی باتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں کی ہو کہ انہوں کی باتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں کو انہوں کو باتھ فروخت کرنا جو آس کو انہوں کو انہوں کو باتھ فروخت کرنا جو آس کو باتھ فروخت کرنا ہو آس کو باتھ فروخت کرنا ہو آس کو باتھ فروخت کرنا ہو آس کو باتھ کرنا ہو کو باتھ

بدفعلی کے ارادے سے خرید رہا ہو یا مثلاً اس شخص کو مکان کرائے پر دینا جس کے

بارے میں معلوم ہے کہ یہ اس مکان میں شراب کی تجارت کرے گایا اس مکان کو وہ مجوسیوں کی عبادت گاہ دہ دینیہ " (یہودیوں کی عبادت گاہ) بنائے گایا اس مکان کو وہ مجوسیوں کی عبادت گاہ بنائے گا۔ ان تمام صورتوں میں فروخت کرنا یا کرایہ پر دینا کروہ تحری ہے بشرطیکہ کہ بائع کو اور کرائے پر دینے والے کو زبانی تصریح کے بغیر ان باتوں کا علم ہو جائے، لیکن اگر بائع اور کرائے پر دینے والے کو ان باتوں کا علم نہ ہو تو اس صورت میں وہ معذور سمجھا جائے گا، اور اگر بائع اور آجر کو صراحتاً ان باتوں کا علم تھا اس کے باوجود اس نے بچے کردی یا کرایہ پر دے دیا تو اس صورت میں بائع اور آجر حرام کام پر امانت کرنے والے ہو جائیں گے۔

اور اگر وہ سبب قریب نہیں ہے بلکہ سبب بعید ہے کہ موجودہ صورت میں اس سے معصیت صادر نہیں ہوسکتی بلکہ اس کے ذریعہ معصیت کو انجام دینے کے لئے اس میں تبدیلی کی ضرورت پیش آئے گی مثلاً فتنہ پرور لوگوں کے ہاتھ لو ہافروخت کرنا وغیرہ تو یہ صورت مکروہ تنزیبی ہے۔ (جواہر الفقہ جلد ۲ صفحہ ۲۵۳۔ احکام الفرآن، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ، جلد ۳ صفحہ ۲۵)

حضرت والدصاحب رحمة الله عليه في اپنه ايك اردوك مقالے ميں اس مسكله كو اور زيادہ واضح كركے بيان فرمايا ہے جس كا خلاصه مندرجه ذيل ہے۔

"اگر "تبب" کے منہوم کو مطلقاً سببیت کے لئے عام رکھا جائے تو شاید دنیا کا کوئی مباح کام بھی مباح اور جائز نہیں رہے گامثلاً ذیین سے غلہ اور پھل انگانے والا اس کا بھی سبب بنتا ہے کہ اس غلہ اور تمرات سے اعداء الله (الله کے دشمنوں) کو نقع پنچ، کپڑا بنا، مکان بنانا، ظروف اور استعالی چیزیں بنانا، ان سب میں بھی یہ ظاہر ہے کہ ہرایک نیک اور فاجر ان کو خرید تا ہے اور استعال کرتا ہے اور اپنے فتی وفجور میں بھی استعال

کرتا ہے اور سبب اس کا ان چیزوں کا بنانے والا ہوتا ہے، اگر اس طرح حرمت کو عام کیا جائے تو شاید دنیا میں کوئی کام بھی جائز نہ رہے اس لئے ضروری ہے کہ سبب قریب اور بعید کا فرق کیا جائے، سبب قریب ممنوع اور سبب بعید مباح ہو۔ فرق کیا جائے، سبب قریب ممنوع اور سبب بعید کی مثالیں ہیں اس لئے وہ جائز رہیں گی۔ وہ جائز رہیں گی۔

پرسب قریب کی بھی دو تسمیں ہیں:

ایک سبب جالب وباعث جو گناہ کے لئے محرک ہو کہ اگر یہ سبب نہ ہو تا تو صدور معصیت کے لئے کوئی اور ظاہری وجہ نه تقی ایسے سبب کا ارتکاب گویا معصیت ہی کا ارتکاب ہے۔ علامه شاطبی رحمة الله عليه نے "موافقات" کی جلد اوّل کے مقدمہ میں ایسے ہی اسباب کے متعلق فرمایا ہے کہ "ایقاع السبب ايقاع للمسبب (يعنى سبب كا ارتكاب متبب بي کا ارتکاب ہے) چونکہ ایسے اسباب معصیت کا ارتکاب گویا خود معصیت ہی کا ارتکاب ہے اس کئے معصیت کی نسبت اس شخص کی طرف ہی کی جائے گی جس نے اس کے سب کا ار تکاب کیا، کسی فاعل مخار کے درمیان میں حاکل مونے سے معصیت کی نسبت اس سے منقطع نہیں ہوگ۔ جیسا کہ حدیث شریف میں دو سرے شخص کے مال باپ کو گالی دینے والے کے حق میں اینے مال باپ کو گالی دینے والا کہا گیا ہے کیونکہ ایسا تبتب للمعصية بنص قرآن وحديث خود امك معصيت ہے۔ سب قریب کی دو سری قتم یہ ہے کہ وہ سبب قریب تو ہے گر معصیت کے لئے محرک نہیں ہے بلکہ صدور معصیت کی

دو سرے فاعل مخار کے اپ نفل سے ہوتا ہے، جیسے بیع العصیر مم بتخذ خمرا، یا اجارة الدار لمن بتعبد فیها للاصنام وغیرہ، تو یہ رج اور اجارہ اگرچہ ایک حیثیت سے معصیت کا سب قریب مگر بذات خود جالب اور محرک للمعصیة نہیں ہیں۔

ایے سب قریب کا علم یہ ہے کہ اگر پیچنے یا اجارہ پر دینے والے كا مقصد مشترى أور مستأجركى اعانت على المعصية مو توبيه خود ارتكاب معصيت اور اعانت على المعصية مين داخل مو كر قطعاً حرام ہے۔ اور اگر نیجے والے اور کرایہ پر دینے والے کا یہ مقصد نہ ہو تو پھر دو صورتیں ہیں: ایک صورت یہ ہے کہ یجنے والے کو معلوم ہی نہ ہو کہ وہ شخص شیرہ انگور خرمد کر مركه بنائے كا يا شراب بنائے گا، اس صورت ميں تو يہ بيع بلا کراہت جائز ہے، اور اگر بائع کو معلوم ہوکہ یہ شخص شیرہ انگورے شراب بنائے گاتواس صورت میں بیجا مرد ، ہے۔ پھراس مکروہ کی بھی دو قسمیں: ایک بیہ کہ وہ مہیم کسی تغیر اور تبدیلی کے بغیر بعینم معصیت میں استعال ہوتی ہو تو اس صورت میں اس کی بیچ طروہ تحربی ہے، دو سری بید کہ وہ مبیع کچھ تصرف اور تبدیلی کے بعد معصیت میں استعال ہو سکے گی تو اس صورت میں اس کی بیع مکروہ تنزیبی ہے۔

(جوامرالفق جلد عصفحه ٢٠١٠-١٢٣)

لہذا جب مندرجہ بالا بنیاد پر بینک میں رکھی گئی رقوم میں غور کیا تو اس سے یہ بات سامنے آئی کہ کسی شخص کا ''کرنٹ اکاؤنٹ'' میں رقم رکھوانا سودی معاملات کا ایسا محرک اور سبب نہیں ہے کہ اگر یہ شخص بینک میں رقم نہیں رکھوائے گا تو بینک

سودی لین دین کے گناہ میں بتلا نہیں ہوگا، لہذا ایبا شخص سبب قریب کی قشم ثانی میں داخل ہے۔ اور عام طور پر بینک میں رقم رکھوانے والے کا یہ مقصد نہیں ہوتا کہ وہ سودی لین دمین میں بینک کی مدد کرے بلکہ عام طور پر این رقم کی حفاظت مقصود ہوتی ہے، اور پھررقم رکھوانے والے کو یقینی طور پریہ معلوم بھی نہیں ہوتا کہ اس کی رقم سودی لین دمین میں لگائی جائے گی بلکہ اس کا بھی احمال ہو تا ہے کہ اس کی رقم بینک میں محفوظ رکھی جائے اور اس کا بھی اخمال ہوتا ہے کہ اس کی رقم کسی جائز اور مشروع لین دمین میں لگائی جائے، لیکن اگر بالفرض بینک نے اس کی رقم سودی کاروبار میں بھی لگادی ہو تب بھی کرنسی کا اصول بیہ ہے کہ وہ جائز عقود معاوضہ میں متعین کرنے سے متعین نہیں ہوتی، لہذا سودی معاملات کو ویکرنث ا كاؤنث ميں ركھي گئي رقم كى طرف منوب نہيں كيا جائے گا بلكه ان معاملات كو اس رقم کی طرف منوب کیا جائے گاجو اب بینک کی این ملیت ہو گئیں۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانا مکروہ تنزیجی ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ آج بہت سے جائز معاملات بھی بینکوں کے ساتھ وابستہ ہو چکے ہیں اور ان معاملات کی محمل کے لئے انسان اس بات پر مجبور ہے کہ وہ کسی نہ کسی بینک میں اپنا اکاؤنٹ کھولے۔ چونکہ بینک میں اکاؤنٹ کھولنے کی یہ ضرورت بالکل ظاہر ہے، اس ضرورت کے بیش نظر بینک میں کرنٹ اکاؤنٹ کھولنے کی کراہت تنزیکی بھی انشاء اللہ ختم ہوجائے گی۔

# اسلامی بینکوں میں رکھی گئی رقوم کی حیثیت

جہاں تک اسلامی بینکوں میں رقم رکھوانے کا تعلّق ہے تو اگر اس کے «کرنٹ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوائی ہے تو اس کا بعینہ وہی تھم ہے جو ہم نے عام بینکوں کے کرنٹ اکاؤنٹ میں رقم رکھوانے کا تھم اوپر پیش کیا ہے، ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ یہ رقم بینک کے ذمتہ مالکان کا قرض ہوتی ہے، اور بینک اس رقم کاضامن ہوتا ہے، اور اس پر قرض ہی کے تمام احکام جاری ہوتے ہیں۔

لیکن اسلای بینکوں کے "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" ہیں جو رقم رکھوائی جاتی ہے اس کا تھم عام بینکوں کے "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" ہیں رکھوائی جانے والی رقم سے مختلف ہے، اگرچہ عام بینکوں کے ان اکاؤنٹس میں رکھوائی جانے والی رقوم قرض ہوتی ہیں جو سودی منافع کی بنیاد پر بینک میں رکھوائی جاتی ہیں، لیکن اسلای بینک سودی منافع کی بنیاد پر کام نہیں کرتے، بلکہ اسلای بینک ان رقوم کو ان کے مالکان سے شرکت کی بنیاد پر کھم اسلای بینک موگاتو وہ بینک کے ساتھ منافع میں شریک ہوں گے۔ البذا یہ رقم اسلای بینکوں میں قرض نہیں ہوتی کے ساتھ منافع میں شریک ہوں گے۔ البذا یہ رقم اسلای بینکوں میں قرض نہیں ہوتی منافع میں ایک مناسب حصہ کا مستحق ہوتا ہے۔ اور رقم رکھوانے والا شخص بینک کے منافع میں ایک مناسب حصہ کا مستحق ہوتا ہے۔ اور اگر نقصان ہو جائے تو اس وقت نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور وہ رقم بینک پر مضمون نہیں ہوتی۔ لہذا بینک نہ نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور وہ رقم بینک پر مضمون نہیں ہوتی۔ لہذا بینک نہ نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور وہ رقم بینک پر مضمون نہیں ہوتی۔ لہذا بینک نہ نقصان میں بھی شریک ہوتا ہے، اور دیارتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعذی اور بینک کی طرف سے تعذی اور ذیارتی پائی جائے تو اس صورت میں بینک تعذی اور زیارتی کے بقدر ضامن ہوگا۔

میرے خیال میں بینک میں بطور امانت رکھوانے والوں (ڈیپازیٹرز) اور بینک کے کاروبار میں حصتہ دار بننے والوں (لیعنی ڈائریکٹران اور اسپانسرز اور شیئر ہولڈرز) کی حیثیتوں میں فرق ہے، اور وہ یہ کہ "بینک" اور چڈیپازیٹرز" کے درمیان "عقد مضاربت" ہوتا ہے، جبکہ حصتہ داروں کے درمیان آپس میں "عقد شرکت" ہوتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ حصتہ داروں کو بینک کی عام میٹنگ میں اپی آواز اٹھانے کا حق محمی عاصل ہوتا ہے گویا کہ حصتہ داروں نے اپنا مال اور اپنا عمل دونوں بینک کو پیش کر دیا ہے، چنانچہ شرکاء کی یکی کیفیت ہوتی ہے۔ لیکن ڈیپازیٹرز کو یہ حق نہیں ہوتا کہ وہ بینک کی عام میٹنگ میں اپی آواز اٹھائیں اور نہ ہی بینک کے کاموں کی منھوبہ کہ وہ بینک کی عام میٹنگ میں اپنی آواز اٹھائیں اور نہ ہی بینک کے کاموں کی منھوبہ بندی اور اس کو آسان بنانے میں ان کو کئی قتم کے تصرف کا اختیار ہوتا ہے، بلکہ بندی اور اس کو آسان بنانے میں ان کو کئی قتم کے تصرف کا اختیار ہوتا ہے، بلکہ

یہ لوگ صرف اپن رقم بینک کو چیش کر دیتے ہیں، چنانچہ یکی کیفیت عقد مضاربت میں رب المال کی ہوتی ہے۔

پھریہ تمام بینک کے شرکاء یعنی شیئر ہولڈرز بحیثیت مجموعی ڈیپازیٹرز کے لئے ان
کی امانتوں کے سرمایہ کے تناسب سے ان کے "مضارب" ہوتے ہیں، البذا حصہ
داروں کا آپس میں تعلق بمنزلہ "شرکاء" کے ہے اور "ڈیپازیٹرز" کے ساتھ ان کا
تعلق بمنزلہ "مضاربت" کے ہے، اور اسلامی فقہ میں اس طرح کے دوقتم کے
تعلقات کوئی غیر مانوس نہیں ہیں۔ چنانچہ نقہاء نے لکھا ہے کہ اگر مضارب مال
مضاربت کے ساتھ اپنا مال مخلوط کر دے تو یہ جائز ہے اور اس صورت میں یہ نصف
مال میں مضارب اور نصف مال میں مالک متصور ہوگا۔ (مبوط للرخی ۱۳۳:۲۲)

### بینک میں رکھی گئی امانتوں کاضامن

مندرجہ بالا تفصیل سے یہ واضح ہو گیا کہ مرة جہ بینکوں میں جو رقوم رکھوائی جاتی ہیں وہ بینک کے ذہہ قرض ہوتی ہیں۔ چاہے وہ رقم "فکس ڈیپازٹ" میں رکھی ہو یا "کرنٹ اکاؤنٹ" میں ہو۔ اور یہ تمام رقمیں بینک کے ذیتے پر ہوتی ہیں اور ڈیپازیٹر کو وہ رقم والیس کرنا بینک کے ذیتے لازم ہوتا ہے، چاہے بینک کو اپنے کاروبار میں نفع ہو یا نقصان ہو۔ اس لئے کہ قرض ہر حال میں صفع ضمون ہوتا ہے۔ اس طرح اسلامی بینکوں کے کرنٹ اکاؤنٹ میں بھی رکھی گئی رقم قرض ہوتی ہے اور بینک کے ذیتے مضمون ہوتی ہے۔

اب بہاں ایک سوال پیدا ہو تا ہے کہ ان قرضوں کا ضان "شرکاء بینک" اور ڈیپازیٹرز دونوں پر ہوگایا صرف "شرکاء" پر ہوگا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ ضان صرف شرکاء پر ہوگا ڈیپازیٹرز پر نہیں ہوگا، اس لئے کہ قرض لینے والا "بینک" ہے اور "شرکاء" بینک کے مالک ہیں، جب کہ تمام ڈیپازیٹرز لیمنی "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانے والے بینک کو قرض دینے والے ہیں اور ایک قرض دینے والا دو سرے قرض دینے والے کے لئے قرض کا ضامن نہیں ہوتا۔ ای طرح مرة جد بینکوں کے "فکس ڈیپازٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانے والے بینک کو قرض دینے والے ہوتے ہیں اور بینک ان سے قرض لینے والا ہوتا ہے۔

جو لوگ اسلامی بینکوں کے "سرایہ کاری اکاؤنٹ" میں رقم رکھواتے ہیں، ان
کے بارے میں ہم نے پیچیے عرض کیا تھا کہ یہ لوگ "عقد مضاربت" کے "رب
المال" یعنی سرایہ کار ہوتے ہیں، جب کہ "بینک کے حصنہ دار" اپنے حصنہ کی رقم کی
نبیت سے شرکاء اور "امانت رکھوانے والوں" کے حصے میں "مضارب" ہیں۔

الہذا بینک کا سرمایہ "حصہ داروں" اور "فیپائیٹرن" کے درمیان مشترک اور مخلوط ہوگا اور ان دونوں میں سے ہرایک اپنے سرمایہ کے بقدر نفع ونقصان میں بھی شریک ہوگا۔ البتہ چونکہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھوائی جانے والی رقم بینک کے فقت قرض ہوتی ہے اور بینک اس رقم کو اپنے تمام معاملات میں استعمال کرتا ہے اور اس کا نفع بھی حصہ داروں اور امانت داروں کو پنچتا ہے، الہذا جن فرضوں سے حصہ دار اور امانت دار دونوں نفع اٹھاتے ہیں تو اس قرض کے ضامن بھی دونوں ہی ہوں گے۔ علامہ کاسمانی رحمہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ولو استقرض (اى الشريك) مالا لزمهما جميعا، لانة تملك مال بالعقد فكان كالصرف، فيثبت فى حقه وحق شريكه ﴾

لینی اگر دو شریکوں میں سے ایک نے کسی سے قرض لیا تو وہ قرضہ دونوں شریکوں پر لازم ہو جائے گا، اس لئے کہ یہ عمل عقد کے ذریعے مال کا مالک بننا ہے تو یہ بمنزلہ "بیع صرف" کے ہوگیا۔ لہذا یہ مال قرض لینے والے اور اس کے شریک دونوں کے ذتے لازم ہوجائے گا۔

اور یہ اس مشہور اصول کی بنیاد پر ہے کہ الحراج بالصمان کینی رسک کے بقدر تفع ہے اور العنم بالغرم لینی نقصان تفع کے اعتبارے ہے۔ دو سرے لفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ بینک 'فکرنٹ اکاؤنٹ'' کے اعتبار ے قرض کینے والا ہے، اور بینک اپنے حصہ داروں اور ڈیمیازیٹرز لیعنی "فکس ڈیپازٹ" اور سیونگ اکاؤنٹ" میں رقم رکھوانے والوں کے ساتھ مل کر کام کرتا ہ، اس لئے یہ دونوں فریق بینک کے ساتھ اس کی تمام کاروائیوں میں شریک ہوتے ہیں۔ اور جن کاروائیوں میں یہ دونوں شریک ہوتے ہیں، ان کی سکیل کے لے "كرنت اكا وائس"كى رقول كو بطور قرض لياجاتا ہ، اس لئے ان قرضول كے ضامن بھی یہ وونوں ہول گے۔ لبذا "کرنٹ اکاؤنٹس" میں رقم رکھوانے والے جب رقم کی واپسی کا مطالبہ کریں تو پہلے ان کے مطالبات کو پوراکیا جائے گا، اس کے بعد حقتہ داروں اور "سرمایہ کاری کے اکاؤنٹس" میں رقم رکھوانے والوں کے در میان نفع تقسیم کیا جائے گا۔ لہذا اگر کسی وقت بینک کو ختم کرنا پڑے تو سب ہے سلے "كرنك اكاة نش" ميں رقم ركھوانے والول كو ان كى رقميں واليس كر كے ال کے قرض کو اداکیا جائے گا، اس لئے کہ ان کی رقبیں بینک میں بطور قرض رکھی گئ تھیں اور بینک کے حصّہ دار اور ''سرمایہ کاری اکاؤنٹس'' میں رقم رکھوانے والے اینے اصل سرمایہ اور نفع کے اس وقت مستحق ہول کے جب "دکرنٹ اکاؤنٹس" والوں کا قرضہ مکمل اوا کر دیا جائے گا کیونکہ یہ دونوں اس رقم کے قرض لینے والے

البتہ اس پر ایک اشکال یہ ہوتا ہے کہ ایک شخص "سرمایہ کاری اکاؤنٹ" میں ابھی داخل ہوا ہے حالانکہ اس سے پہلے "کرنٹ اکاؤنٹ" میں بہت سے لوگ اپی اپنی رقیب بطور قرض رکھوا چکے ہیں، تو یہ شخص ان قرضوں کا کیسے ضامن ہوگا جو قرضے بینک نے اس وقت لیے تھے جب یہ شخص بینک کے ساتھ اس کے معاملات میں شریک بھی نہیں ہوا تھا؟

اس اشكال كا جواب يه ب كه جو شخص كسى جارى تجارت ميس بحيثيت شريك داخل مو تا ب تو وه اس تجارت كي تمام ديون اور تمام منافع ميس شريك مو تا ب، چائه وه ديون اس شخص كے تجارت ميں داخل مونے سے پہلے بى كے موں لينا اس شخص كے تجارت ميں داخل مونے سے پہلے بى كے موں لينا اس مرايد كارى اكاؤنٹس "ميں رقم ركھوانے والے بحيثيت "شركاء" بينك كے كاروبار ميں داخل موں كے تو بينك كے ساتھ تمام قرضوں كے ضمان كو بھى برداشت كريں كے۔

#### كرنث اكاؤنث سے "رہن" يا"ضان"كاكام لينا

اسلامی فقد اکبڈی کی طرف سے "کرنٹ اکاؤنٹ سے رہن کاکام لینے کا مسکد"
بھی اٹھایا گیا یعنی "کرنٹ اکاؤنٹ" والے شخص کے لئے کیا جائز ہے کہ اس کی جو
رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھی ہے اس کو اپنے کسی ایسے دمین کے عوض رہن
رکھوادے جو دمین کسی بھی سبب اس کے ذتے واجب ہو چکا ہے؟

رھواوے ہو دین کی بی سبب ہے اسے دے وابب ہو چھ ہے ؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جہور فقہاء کے نزدیک صرف وہی چیز رہن بن سکتی ہے جو مال متقوم ہو اور اس کی بیع جائز ہو (المنی لابن قدامة مع الشرح الکبیر جلد ۳ صفحہ ۳۵) البذا دین کے اندر "ربن" بننے کی صلاحیت نہیں کیونکہ تیسرے آدمی کو دین فروخت کرنا جائز نہیں ہے، اور ہم پیچے بیان کرچکے ہیں کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھی گئی رقم بینک کے ذیتے دین ہوتی ہے۔ لہذا جہور فقہاء کے قول کے مطابق اس رقم کو ربن بنانا درست نہیں۔ البتہ فقہاء مالکیہ کے نزدیک مدیون اور غیر مدیون دونوں کے پاس دین کو ربن رکھنا جائز ہے، البتہ مدیون کے پاس دین کو ربن کو ربن رکھنا جائز ہے، البتہ مدیون کے پاس دین کو ربن کو ربن رکھنا جائز ہے، البتہ مدیون کے پاس دین کو ربن کر محمد اللہ کے دائیں لینے کی مدت اس دین کر محمد اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ ويشترط في صحة رهنه من الدين ان يكون اجل

الرهن مثل احل الدين الذي رهن اوابعدلا اقرب لان بقاء ه بعد محله كالسلف فصار في البيع بيعا وسلفا الاان يجعل بيد امين الى محل اجل الدين الذي رهن به

"لینی دس کو مدیون کے پاس رہن رکھوانے کی شرط یہ ہے کہ
رہن والے دین کی "مّت" اس دین کی مّت کے مثل یا زیادہ
ہو جس کی طرف سے وہ دین رہن رکھوایا ہے، اس سے پہلے نہ
ہو، اس لئے مّت رہن پوری ہوجانے کے بعد دین کا مرتبن کے
پاس رہنا" قرض کی طرح ہے، اور عقد بھے کے اندر" قرض اور
بیع" دو عقود داخل ہونا لازم آجائے گا۔ البتہ اگر یہ طے ہو
جائے کہ "مّت رہن" پوری ہونے کے بعد وہ دین مّت دین
حائے کہ "مّت رہن" پوری ہونے کے بعد وہ دین مّت دین
محالمہ درست ہوجائے گا"۔

(حاشيه العدوى بعامش الخرشي على مخفر ظليل جلد ٥ صفحه ٢٣٠)

بہر حال، اس عبارت کی روشی میں "کرنٹ اکاؤنٹ" کو بطور "رہن" استعال کرنے کی مختلف صورتیں ہو سکتی ہیں:

اکاؤنٹ" اس بینک میں موجود ہے، اور وہ شخص کے ذیتے ہو جس کا "کرنٹ اکاؤنٹ" اس بینک میں موجود ہے، اور وہ شخص دین کی تو یتی کے لئے اپنا کرنٹ اکاؤنٹ بینک کے پاس بطور رہن رکھوادے۔ یہ صورت مالکیہ کے نزدیک جائز ہے بشرطیکہ "کرنٹ اکاؤنٹ" کی تدت کو دین کی ادائیگی کی تدت تک اس طرح مؤخر کر دیا جائے کہ کرنٹ اکاؤنٹ کے مالک کو دین کی بڑت سے پہلے اپنے اکاؤنٹ سے بینک کے دین کی مقدار سے زیادہ رقم نکلوانے کا اختیار نہیں ہوگا۔ البتہ جمہور فقہاء کی قول کے مطابق کرنٹ اکاؤنٹ کی رقم کو رہن رکھوانا درست نہیں، اس لئے کہ

وہ رقم بینک کے ذیتے دین ہے، اور دین ایسا "عین" نہیں جس کی تع درست ہو۔ (اور رہن کاعین ہونا ضروری ہے)

و در مری صورت یہ ہے کہ دائن بینک کے علاوہ کوئی تیسرا شخص ہو، اور پھرمدیون اپنے کرنٹ اکاؤنٹ کو اس دائن شخص کے پاس اس طرح رکھوائے کہ وہ جب چاہے اس اکاؤنٹ ہے رقم نکلوالے۔ یہ صورت بھی مالکیہ کے نزدیک جائز ہے جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا۔ البتہ جمہور فقہاء کے نزدیک چونکہ دین کا رئین جائز نہیں، اس لئے یہ صورت بھی ان سے نزدیک درست نہیں۔ البتہ اس صورت کو "حوالہ" کی بنیاد پر درست کرنا ممکن ہے، وہ اس طرح کہ کرنٹ اکاؤنٹ والا شخص اپنے قرض خواہ کو بینک سے بینک کی طرف اس طرح حوالہ کر دے کہ وہ قرض خواہ جب چاہے اپنادین بینک سے وصول کر لے۔

سے یہ مطالبہ کرے کہ دائن بینک کے علاوہ کوئی اور ہو، اور وہ دائن مربون سے یہ مطالبہ کرے کہ دین کی اوائیگی کی قدت آنے تک وہ مدبون بینک کے اندر موجود اپنے کرنٹ اکاؤنٹ کو مجمد کردے (اور اس میں سے کوئی رقم نہ نکالے)۔
اس صورت کو فریق ثالث کے ہاتھ میں رہن رکھوانے کے مسئلے پر منطبق کیا جاسکتا ہے۔ اس فریق ثالث (بینک) کو فقہ اسلامی میں "عدل" کہا جاتا ہے اور اس "عدل" کا رہن پر قبضد، قبضہ امانت ہوگا۔ اور "عدل" کے لئے اس رہن میں تصرف کرنا یا اپنے مصالح میں اس کو استعال کرنا جائز نہیں، جب کہ یہ ظاہرے کہ بینک کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھوائی جا سے گو اس کے جو رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھوائی جا سے گو اس کے بوارے میں بینک کو "عدل اور امین" نہیں کہا اکاؤنٹ میں رکھوائی جا سے گو فریق ثالث یعنی عادل کے ہاتھ میں رہن رکھوانے پر امائٹ این عادل کے ہاتھ میں رہن رکھوانے پر امائٹ این عادل کے ہاتھ میں رہن رکھوانے پر امنٹ شرط کے ساتھ شی مربون میں تصرف کرنے کی اجازت (بینک) کو ضامن ہونے کی شرط کے ساتھ شی مربون میں تصرف کرنے کی اجازت ورد دی ہے۔ اس کا صربے عکم تو کتب نقہ میں مجھے نہیں ملالیکن بظاہر یہ معلوم ہو تا

ے کہ یہ صورت شرعاً جائزے، واللہ سجانہ اعلم۔

بہر حال، یہ تفصیل تو اس صورت میں ہے جب کہ جس دین کے لئے رہن رکھوایا گیا ہے اس کی اوائیگی کی میعاد معین ہو، لیکن اگر یہ دین حال ہو یعنی میعاد مقرر نہ ہو مثلاً قرض ہو، جرح حفیہ اور دو سرے فقہاء کے نزدیک مؤجل کرنے ہے مؤجل نہیں ہو تا یعنی بھی اس کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے، تو اس صورت میں اس اکاؤنٹ کو منجد کر کے "حوالہ" کی بنیاد پر "ربن" بنایا جاسکتا ہے۔ جیسا کہ پیچے دوسری صورت کے بیان میں ذکر کردیا۔

#### سرمایه کاری کی رقموں کو رہن بنانا

جہاں تک ان رقوں (امانوں) کا تعلق ہے جو عام بینکوں کے اندر سموایہ کاری

کے لئے جمع کرائی جاتی ہیں تو ان کا حکم بعینہ وہی ہے جو اوپر ہم نے "کرنٹ
اکاؤنٹ" کا تفصیل سے حکم بیان کیا، اس لئے کہ یہ رقم بھی بینک کے پاس بطور
قرض ہوتی ہے جیسا کہ کرنٹ اکاؤنٹ کی رقمیں قرض ہوتی ہیں۔ البتہ جو رقمیں
اسلامی بینکوں میں سموایہ کاری کے لئے جمع کرائی جاتی ہیں وہ بینک کے پاس بطور
قرض جمع نہیں ہوتیں بلکہ وہ رقمیں بینک کی ملک میں وافل ہو کر سموایہ کارکا ایک
حصتہ مشاع بن جاتی ہیں، لہذا جو فقہاء "ربن المشاع" کو جائز نہیں کہتے ان کے
نزدیک اس رقم کو ربن بنانا جائز نہیں، چانچہ فقہاء حفیہ کے نزدیک صبح قول کے
مطابق مشاع کا ربن جائز نہیں اگرچہ شریک کے پاس رکھا جائے۔
مطابق مشاع کا ربن جائز نہیں اگرچہ شریک کے پاس رکھا جائے۔

(ردالحارجلد٥صفحه٣٨)

البتہ فقہاء شافعیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک مشاع کا رہن رکھنا جائز ہے۔ (المغنی لابن قدامہ جلد مصفحہ ۵۵ عنا لہذا ان فقہاء کے نزدیک اسلامی بینکوں کے سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں رکھی گئی

ر قبوں کو رہن بنانا جائز ہے۔

# بینک کاکسی شخص کے اکاؤنٹ کو منجمد کرنا

"اسلامی فقہ اکیڈی" میں بحث و مباحث کے دوران ایک سوال یہ اٹھایا گیا کہ اگر بینک میں کسی کا کرنٹ اکاؤنٹ موجود ہو اور بینک کے ساتھ لین دین کے نتیج میں اس پر بینک کا قرض چڑھ گیا ہو تو کیا بینک کو یہ اختیار ہے کہ اس کے اکاؤنٹ کی رقم کو روک دے اور اس کے اکاؤنٹ کو منجمد کر دے؟ اور بینک اپنے تمام مالی واجبات جو سموایہ کاری کی کاروائیوں کے نتیج میں اس پر واجب ہوئے ہیں وہ اس کے اکاؤنٹ سے وصول کرلے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ اگر اکاؤنٹ ہولڈرکی رضامندی سے بینک نے اس کے اکاؤنٹ، کو منجد کیا ہے تو اس صورت میں اس اکاؤنٹ پر "ربن" کے وہ تمام احکام جاری ہوں گے جس کی تفصیل ہم نے پہلے عرض کردی۔ اس طرح اگر بینک کے کرنٹ اکاؤنٹ سے اس کی رضامندی سے اپنا قرض وصول کرلے تو اس پر "مقاصة" کے احکام جاری ہوں گے۔ لیکن اگر اکاؤنٹ ہولڈر کی اجازت کے بغیر بینک اپنا قرض اس کے اکاؤنٹ سے وصول کرنا چاہے، مثلاً بینک کا اکاؤنٹ ہولڈر کے بینل اپنا قرض اس نے اکاؤنٹ ہولڈر کے باوجود اس نے قرض ادا نہیں کیا، کے ذیتے قرض ہے اور ادائیگی کی تاریخ آنے کے باوجود اس نے قرض ادا نہیں کیا، اب بینک سے چاہتا ہے کہ اس کا جو اکاؤنٹ بینک میں موجود ہے اس میں سے اپنا قرض وصول کرنے تو کیا بینک کے لئے ایسا کرنا جائز ہے یا نہیں؟

اس صورت پر وہ مسلد صادق آتا ہے جو فقہاء اور محدثین کے نزدیک "مسلة الظفّر" کے نام ہے مشہور ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ اگر "دائن" "مدیون" کا مال حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے تو کیا دائن کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنا قرضہ اس مال سے وصول کرلے؟ اس کے بارے میں فقہاء یہ فرماتے ہیں کہ اگر مدیون کسی جائز وجہ کی بنیاد پر دمین کی ادائیگی نہ کر رہا ہو، مثلاً یہ کہ دمین کی ادائیگی کی تاریخ ابھی نہیں آئی۔ یاس وجہ سے کہ وہ نگدست ہے تو اس صورت میں دائن کے لئے اس

کے مال سے دین وصول کرنا جائز نہیں۔ ای طرح اگر مدیون ناحق دین کی ادائیگی سے مانع ہے لیکن دائن عدالت سے رجوع کر کے اپنا دین وصول کرسکتا ہے، تو اس صورت میں بھی دائن کے لئے مدیون کے مال سے از خود دین وصول کرناجائز نہیں۔ اس بارے میں فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں، البتہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ایک وجہ سے اس کو جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن اگر دائن عدالت کے ذریعہ اپنا دین وصول کرنے پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں مدیون کا مال لینے یا نہ لینے کے بارے میں فقہاء کے درمیان مندرجہ ذیل اختلاف ہے۔

(تفصیل کے لئے دیکھنے: المغنی لابن قدامند: ۲۲۹/۱۲ و۲۲- کتاب الدعاوی والبتیات)

ا مام شافعی رحمة الله علیه فرماتے ہیں که اگر دائن مدیون کا مال حاصل کرنے میں کا مال حاصل کرنے میں کا میاب ہو جائے تو دائن اپنا قرض اس مال میں سے وصول کرلے، چاہے وہ مال اس قرض کی جنس سے ہو یا خلاف جنس ہو۔ امام مالک رحمة الله علیه کا بھی ایک قول یکی ہے۔

ام ام احمد بن حنبل رحمة الله عليه كا مشهور قول يه ب كه اگر دائن مديون كا مال حاصل كرف مين كامل حاصل كرف مين كامياب مو جائ تب بهى دائن اس مال سے اپنا قرض وصول نه كرے بلكه وه مال مديون كو واليس كرے ، اور چراس سے اپنے دين كا مطالبه كرے امام مالك رحمة الله عليه كا بھى ايك قول يكى ہے۔

ام اہم ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر دائن مدیون کا مال حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے تہ اس صورت میں ہے دیکھا جائے گا کہ بید مال دین کی جنس کا ہے یا خلاف جنس ہے، اگر وہ مال دین کی جنس کا ہے تو اس صورت میں دائن کے لئے اس مال سے اپنا دین وصول کرنا جائز ہے۔ مثلاً دائن کے مدیون کے ذمے دراہم شے اور دائن مدیون کے دراہم حاصل کرنے میں کامیاب ہوگیا تو اس صورت میں ان دراہم سے درائن کو اپنا دین وصول کرنا جائز ہے۔ لیکن اگر وہ مال خلاف جنس ہے تو اس صورت میں دائن کو اپنا دین اس مال سے وصول کرنا جائز نہیں۔ مثلاً دین

دراهم کی شکل میں تھا اور دائن مدیون کے دینار حاصل کرنے میں کامیاب ہو گیا تو اب دائن کو ان دینارے اپنادین وصول کرناجائز نہیں۔

فقباء حفیہ کا اصل فرب تو یک ہے لیکن متأخرین فقباء حفیہ اس سے میں

امام شاقعی رحمۃ اللہ علیہ کے قول پر فتوی دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر دائن مدیون کا مال حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائے تو دائن کو اس مال سے اپنا دین وصول کرنا

8 ماں حارش مرح یں قامیاب ہوجائے تو وان وان ماں سے اپادی و صول مرما جائز ہے، چاہے وہ مال دین کی جنس کا ہو یا خلاف جنس ہو۔ چنانچہ علامہ ابن عابدین رحمة الله علیہ دوشرح القدوری للاخصب" سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"دلینی دائن کے لئے خلاف جنس سے اپنا دین وصول کرنے کا عدم جواز کا حکم فقہاء متقدین کے زمانے میں تھاجب کہ لوگ حقوق کی ادائیگی میں جلدی کرتے تھے۔ لیکن اب فتوئی اس پر حقوق کی ادائیگی میں جلدی کرتے تھے۔ لیکن اب فتوئی اس پر وہ اگر دائن کو مدیون کے مال پر قدرت حاصل ہوجائے تو وہ اپنا دین وصول کرلے، چاہے وہ دین کی جنس سے ہو یا خلاف جنس ہو، خاص کر ہمارے دیار میں ایماکرنا جائز ہے، اس لئے کہ آج کل لوگوں میں حقوق کی ادائیگی میں خفلت عام ہوچی ہے"۔ (دوالحار لابن علدین کتاب الحجز:۵۸۵۹م، وکتاب الحدود: ۴۲۰،۲۱۹/۳ وکتاب الحظروالاباحة:۵۰۰۵)

﴿ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے تینوں ائمہ کے اقوال کے مطابق تین قول منقول ہیں۔ اور ان کا چوتھا اور مشہور قول میہ کہ اگر مدیون کے ذینے سوائے اس دائن فافر کے دین کے علاوہ دو سرے کسی شخص کا دین نہیں ہے تو اس صورت میں اس

دائن ظافر کو اپنے دین کے بقدر مال وصول کرنا جائز ہے، اور اگر مدیون کے ذیے کسی اور شخص کا بھی دین ہے تو اس صورت میں دائن ظافر کے لئے اس مال میں سے اپنا دین وصول کرنا جائز نہیں، اس لئے کہ اگر یہ مدیون مفلس ہو جائے تو تمام دائنین اس کے مال میں برابر کے مستحق ہوں گے۔

جمہور فقہاء جو دائن ظافر کے لئے اپنادین وصول کرنے کو جائز کہتے ہیں وہ مدیث بند بنت عتبہ زوجہ ابی سفیان رضی اللہ عنہا سے استدلال کرتے ہیں۔ جس کے الفاظ یہ ہیں:

انها قالت یارسول الله ان اباسفیان رجل شحیح، لا یعطینی من النففة ما یکفینی ویکفی بنیی الاما اخذت من ماله بغیر علمه فهل علی فی ذلک من جناح؟ فقال رسول الله صلی الله علیه وسلم: خذی من ماله بالمعروق ما یکفیک ویکفی بنیک ا

"دیعنی ہد بنت عتب زوجہ ابی سفیان رضی اللہ عنہا حضور اقدی صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئیں اور عرض کیا کہ یارسول اللہ امیرے شوہر ابوسفیان بخیل آدی ہیں وہ جھے اتنا فرچہ نہیں دیتے ہو مجھے اور میرے بچوں کو کانی ہوجائے، اگر میں ان کو بتائے بغیران کے مال میں سے لے لیا کروں تو اس میں مجھے کوئی گناہ تو نہیں ہو گا؟ جواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا: تم مناسب طریقے سے اتنا مال حاصل کرلیا کرو جو تمہارے اور تمہارے بچوں کے کانی ہو

(صحیح مسلم کتاب الأقضية باب تصیة بند- امام بخاری رحمة الله علیه بھی صحیح بخاری میں اس مدیث کو متعدد مقامات پر لائے بین مثلاً: کتاب البیوع، باب ما اجری الامصار علی ما یتعارفون بینهم مدیث

نمرا٢٢ - كتاب المظالم، باب تصاص المظلوم اذا وجد مال ظالمه، حديث نمبر ٢٣١- كتاب الفقات، حدیث نمبر۵۳۵، ۱۳۲۳ - اور می نے اس مسک کے بارے میں ای کتاب " محملة فتح الملیم شرح صحیح مسلم" من فقہاء کے خدامب اور ان کے دلائل وغیرہ کے ساتھ تفصیل سے بحث کی ہے) اس مدیث کی بنیاد پر حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک رائے یہ ہے کہ بینک کے لئے مدیون کے کرنٹ اکاؤنٹ ہے اپنا کل دین یا بعض دین وصول کرلیٹا جائز ہے۔ مندرجہ بالا فقہی اختلاف دور کرنے کے لئے مناسب یہ ہے کہ جب بینک کسی کلائن کے ساتھ ایگر یمنٹ کرے تو اس ایگر یمنٹ میں ایک شق کا اور اضافہ كري، اور اس شق مين اس بات كي صاف صراحت موك اگر كلائث وقت مقرره ير ینک کے واجبات ادا کرنے سے قاصررہے گاتو بینک اس کلائنٹ کے بینک میں موجود لرتث اكاؤنث سے اپنا حق وصول كرے گا۔ اور جب كلائن اس اگريمنٹ كى اس شق ہر دستخط کردے گاتو یہ اس کی رضامندی کی دلیل ہوگی کہ بینک اپنے واجہات کا اس کے کرنٹ اکاؤنٹ یا سرایہ کاری اکاؤنٹ سے مقامہ کرلے۔ اب اس صورت میں یہ مسئلہ ''مسئلۃ الظفر'' سے نکل جائے گا اور اس پر ''مقاصہ بالتراضی'' کے احکام جاری ہوں گے یہ "مقاصہ بالتراضی" تمام فقہاء کے ٹزدیک بلااختلاف جائز ہے۔

# بینکوں میں رکھی گئی رقموں کی آڈیٹنگ کاطریقیہ

آج کل عام بینکوں کا طریقہ کاریہ ہے کہ وہ اپنے ڈیبٹ اور کریڈٹ کی ایک بیلنس شیٹ تیار کرتے ہیں۔ "کریڈٹ" میں ان رقوم کو شامل کیا جاتا ہے جو یا تو بینک کے پاس موجود ہیں یا متنقبل میں بینک کو حاصل ہونے والی ہیں۔ مشلاً: وہ سرمایہ جو بینک نے اپنے کلائٹ کو دیا ہوا ہے اور بینک کو یہ امید ہے کہ وہ سرمایہ نفع (سود) کے ساتھ بینک کو واپس مل جائے گا۔ اور "ڈیبٹ" میں ان رقوم کو شامل کیا جاتا ہے جن رقوم کا دو سروں کو بینک سے مطالبہ کرنے کا حق ہوتا ہے اور بینک کے ذیے ان مطالبات کو پورا کرنا ضروری ہوتا ہے۔ چنانچہ عام بینکوں کا طریقہ یہ ہے۔

کہ اکاؤنٹس کے اندر رکھی گئی تمام امانوں کو "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کرتے ہیں، اس لئے کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" اور "سیونگ اکاؤنٹ" میں رکھی گئی رقبوں کو تو اکاؤنٹ میں رکھی گئی رقبوں کو تو اکاؤنٹس ہولڈرز کے مطالبے کے وقت واپس کرنا بینک کے ذیتے لازم ہوتا ہے، اور فکس ڈیپازٹ میں رکھی گئی امانتوں کو ان کی قرت پوری ہونے پر واپس کرنا ضروری ہوتا ہے۔ اور وہ سرمایہ جو بینک اپنے کلائٹ کو دیتا ہے اس کو "کرنڈٹ" کی فہرست میں شامل کیا جاتا ہے، اس لئے کہ بینک کو "نفع" کے ساتھ اس رقم کی واپسی کی امید ہوتی ہے۔

جہاں تک اسلامی بینکوں کا تعلّق ہے تو اس کی بیلنس شیٹ تیار کرنے میں یہ طریقه اختیار نہیں کیا جاسکتا البته و کرنٹ اکاؤنٹ" کی رقوم کو عام بینکوں کی طرح اسلامی بینک بھی "ڈیبٹ" کے خانے میں درج کرسکتے ہیں، وجہ اس کی یہ ہے کہ جیسا کہ ہم نے پہلے عرض کیا کہ "کرنٹ اکاؤنٹ" میں رکھی جانے والی رقومات بینک كے ذيتے قرض ہوتى ہيں، اور اكاؤنٹ ہولڈر كويہ حق ہوتا ہے كہ وہ جب چاہے اين رقم بینک سے نکاوالے۔ لیکن چونکہ اسلامی بینکول میں "سرمایہ کاری اکاؤنٹ" میں رکھی جانے والی رقمیں بینک کے ذیتے قرض نہیں ہوتیں بلکہ وہ یا تو "مال مضاربت" ہوتی ہیں یا "مال شرکت" ہوتی ہیں جو بینک کی دو سری رقول کے ساتھ مخلوط کر دی جاتی ہیں، اور یہ رقمیں بینک کے ضان میں نہیں ہوتیں۔ اس کئے حقیقت میں ان رقبوں کو ''ڈیبٹ'' کے خانے میں درج کرنا درست نہیں۔ ای طرح وہ رقبیں جو بطور سرایہ کے بینک نے اپنے کلائٹ کو دی ہوئی ہیں ان تمام ر قموں کو "کریڈٹ" کے خانے میں درج کرنا ممکن نہیں، کیونکہ جو سرمایہ شرکت یا مضارت کی بنیاد بر کسی کو دیاجاتا ہے وہ غیر مضمون موتا ہے، اس لئے "کلائٹ" کے نفع کا ضامن ہونا تو دور کی بات ہے وہ تو اصل سرمایہ کا بھی ضامن نہیں ہوتا، البت اگر بینک نے کوئی بج "مرابحہ" کی ہے تو اس کا ممن یا کوئی چیز اجرت پر دی ہے تو اس کا کرایہ بینک کے "کرٹیٹ" کے خانے میں درج کیا جاسکتا ہے۔

البذا مندرجہ بالا فرق کی بنیاد پر اسلامی بینک کی بیلنس شیٹ عام بینکوں کی بیلنس شیٹ عام بینکوں کی بیلنس شیٹ کی مانند ای طرح ، ناکہ اس کی ڈیبٹ اور کریڈٹ کی رقموں کے اندراجات بالکل برابر ہو جائیں ممکن نہیں ہے، بلکہ مناسب یہ ہے کہ اسلامی بینکوں کی بیلنس شیٹ تجارتی کمپنی کی بیلنس شیٹ کی طرح بنائی جائے، اور یہ چیز اسلامی بینک کے مزاج کے زیادہ مطابق ہے، اس لئے کہ "اسلامی بینک" صرف قرض کے لین دین کرنے والا ادارہ نہیں ہے بلکہ وہ ایک تجارتی ادارہ ہے جو ملکی تجارت کے نفع و نقصان میں برابر کا شریک ہو تا ہے۔

اگر اسلامی بینک بھی اپنی بیلنس شیٹ عام بینکوں کی طرح اس طرح بنائے کہ "سرمایہ کاری اکاؤنٹ" کی رقبوں کو "ڈیپٹ" کے خانے میں درج کرلے اور جو سرمایہ کلائٹ کو فراہم کیا ہے اس کو "کریڈٹ" کے خانے میں درج کرلے تو اس صورت میں یہ "بیلنس شیٹ" تقریبی اور مخمینی بنیاد پر تو درست ہوگی، لیکن یقینی بنیاد پر درست نہیں ہوگی۔ واللہ سجانہ و تعالی اعلم۔

### "سرمایه کاری اکاؤنٹس"کے اکاؤنٹ ہولڈرزکے درمیان

# بنفع کی تقسیم کاطریقیہ

بینک ڈیپازٹس کے مسائل میں سے ایک اہم مسئلہ اس رقم پر حاصل ہونے والے نفع کی تقیم کامسئلہ ہے۔

اس مسئلہ میں مشکل اس لئے پیش آتی ہے کہ "شرکت" اور "مضاربت" کا اصل میں جو تقور ہے وہ تو یہ ہے کہ یہ ایک سادہ قتم کی ایک تجارت ہے جس میں دو یا چند افراد ملکر آپس میں تجارت کریں گے اور تمام شرکاء اس تجارت میں ابتداء سے شریک رہیں گے بہاں تک کہ تمام مال تجارت نقد کی شکل میں حاصل ہو جائے اور پھر تمام شرکاء کے درمیان نفع کی تقسیم ہوجائے اس صورت میں نفع و نقصان کے اور پھر تمام شرکاء کے درمیان نفع کی تقسیم ہوجائے اس صورت میں نفع و نقصان کے

حساب میں کسی قتم کا ابہام باقی نہیں رہتا۔

لیکن آج کل جو بڑی بڑی شرائق کمپنیاں ہیں، ان میں سینکروں لوگ شریک ہوتے ہیں، روزانہ بے شار افراد اس شراکی کمپنی سے نکلتے ہیں اور دو سرے بے شار افراد داخل ہوتے ہیں۔ اور اس بات نے اس مسلم کو زیادہ پیچیدہ اور دشوار بنادیا کہ موجودہ بینکوں میں ہر شخص کے اکاؤنٹ میں رکھی گئی رقم میں روزانہ کمی بیشی ہوتی رہتی ہے، مثلاً ایک شخص نے آج بینک میں اکاؤنٹ کھولا اور چند روز کے بعد اس کو اپنے اکاؤنٹ میں سے کچھ رقم فکاوانے کی ضرورت پیش آگئ، پھرچند روز کے بعد اس نے اپنے اکاؤنٹ میں کھ رقم اور جمع کرادی۔ یہ صورت طال صرف کرنٹ ا كاؤنث ميں پيش نہيں آتی بلكه سيونك اكاؤنث ميں بھی پيش آتی ہے حتیٰ كه "فكس دیازٹ" میں بھی یہ صورت پین آتی رہتی ہے، اس لئے کہ "فکس ڈیپازٹ" میں اگرچہ مدت مقرر ہوتی ہے اور اکاؤنٹ ہولڈر کو مدّت پوری ہونے سے پہلے این رقم اکاؤنٹ سے نکلوانے کا اختیار نہیں ہو تالیکن پھر بھی اکثر بیکوں میں یہ معمول ہے کہ وہ فکس ڈیپازٹ ہولڈر کو بھی ضرورت کے وقت اپنے اکاؤنٹ سے رقم نظوانے کی اجازت وے وستے ہیں اور اس کے بدلے میں بینک ان ایام کا نفع کم کر ویتا ہے جتنے ایام قرت بوری ہونے میں باقی رہتے ہیں۔

دو سری طرف "فکس ڈیپازٹ" کے تمام اکاؤ نٹس ایک دن اور ایک تاریخ میں نہیں کھولے جاتے بلکہ ہر شخص کے اکاؤٹ کھولنے کی تاریخ مختلف ہوتی ہے، ای طرح ہر شخص کے اکاؤٹ کی بدت دو سرے سے مختلف ہوتی ہے۔ اس لئے ہر شخص کی رقم رکھوانے کی پیریڈ دو سرے شخص سے مختلف ہوتی ہے بلکہ ان کے در میان اتنا تضاد ہوتا ہے کہ ان سب کو کسی ایک پیریڈ کے ساتھ موافق کرنا ممکن نہیں، لہذا جب اس معالمہ کو "عقد شرکت" یا "عقد مضاربت" کی طرف تبدیل کیا جاتا ہے تو جب اس معالمہ کو "عقد شرکت" یا "عقد مضاربت" کی طرف تبدیل کیا جاتا ہے تو اس وقت یہ مشکل پیش آتی ہے کہ اکاؤٹ میں رکھی جانے والی ہر ہر رقم پر کاروبار سے جو نفع یا نقصان حاصل ہوا ہے اس کی تحدید یا تعیین شراکت یا مضاربت کے سے جو نفع یا نقصان حاصل ہوا ہے اس کی تحدید یا تعیین شراکت یا مضاربت کے

معروف طریقہ سے کس طرح کی جائی گی؟

بعض حفرات نے یہ تجویز پیش کی ہے کہ اسلامی بینک بھی رقمیں وصول کرنے میں وہی طریقہ اختیار کرے جو عام بینکوں نے اختیار کیا ہوا ہے، وہ یہ کہ "سیونگ اکاؤنٹ" اور "فکس ڈیپائٹ" میں رقمیں رکھوانے کے لئے ایک تاریخ اور مذت مقرر کر دے کہ اس اکاؤنٹ میں فلال تاریخ سے فلال تاریخ تک رقمیں وصول کی جائیں گی، اور اتنی مذت کے لئے رقم رکھی جائے گی تاکہ تمام رقمیں رکھوانے والوں کا پیریڈ ایک ہی تاریخ پر ختم ہو تاکہ بینک کو اس رقم پر حاصل ہونے والے نفع کی تعیین شراکت کے معروف طریقے کی بنیاد پر کرنا ممکن ہو۔

لیکن اس تجویز پر بینک کے لئے عمل کرنا بہت مشکل ہے اس لئے کہ بینک کے ذریعے ہونے والے لین دین کا نقاضہ یہ ہے کہ ہر شخص کا اکاؤنٹ رقم نکلوانے اور رقم رکھوانے کے لئے ہروفت کھلا ہوا ہو، لہذا اکاؤنٹ میں رقم رکھوانے اور نکلوانے کے عمل کو اگر کسی خاص دن اور تاریخ کے ساتھ مقید کردیا جائے گاتر اس صورت میں موجودہ دور کے تیز رفار کاروبار میں مشکلات پیش آئیں گی اور لوگوں کی بچوں کی بہت بڑی مقدر تجارت میں نہیں لگ سکے گی، اور چونکہ لوگوں کی بچوں کو صنعتی اور تجارتی کاموں میں لگانا بھی بذات خود ایک صبح مقصد ہے جو شریعت اسلامیہ کے مقاصد کے بھی موافق ہے، اور ان بچوں کا بے مصرف بڑا رہنا اجتماعی ضرر کا باعث مقاصد کے بھی موافق ہے، اور ان بچوں کا بے مصرف بڑا رہنا اجتماعی ضرر کا باعث مقاصد کے جس کو دور کرنا بھی ضروری ہے۔

بعض حفزات نے ایک دوسری تجویز پیش کی ہے وہ یہ کہ بینک میں جو رقمیں رکھوائی جائیں ان کو حصص کی طرح چھوٹی چھوٹی یونٹوں میں تقتیم کردیا جائے اور جو شخص بھی بینک میں اپنی رقم رکھوانے کے لئے آئے تو وہ شخص اپنی رقم کے حساب سے وہ یونٹ فرید لے۔ پھر بینک اپنے اثاثوں اور اپنی امانتوں کی بنیاد پر روزانہ ان یونٹوں کی قیمت یہ ہے، پھر جو شخص بینک یونٹ کی قیمت یہ ہے، پھر جو شخص بینک

ے اپی کچھ رقم نکاوانا چاہ تو ای حساب سے اپنے یونٹ بینک کو فروخت کردے اور بینک اپنے ذیتے یہ لازم کرلے کہ جب بھی کوئی شخص یونٹ فروخت کرنے کے لئے آئے گاتو بینک اس روز کی اعلان کردہ قیمت پر وہ یونٹ خرید لے گا، اور بینک کے اثاثوں کی قیمت میں یومیہ جو اضافہ ہوگاوہ اضافہ اس یونٹ پر حاصل ہونے والا نفع سمجھا جائے گا، اور بینک کے اثاثوں کی قیمت کم ہونے یہ میں یونٹ کی قیمت میں یومیہ جو کی واقع ہوگی وہ اس یونٹ پر خسارہ تھور کیا جائے گا۔

مندرجہ بالا تجویز پر بینک کے علاوہ دو سری سرمایہ کار کمپنیوں میں تو عمل کرنا ممکن ہے لیکن بینکوں میں اس تجویز پر عمل کرنا مندرجہ ذیل وجوہ سے بہت مشکل اور دشوارے:

کیلی وجہ یہ ہے کہ موجودہ بینکوں کی کاروائیاں اس بات کا تقاضہ کرتی ہیں کہ معاملات کو تیزی سے نمٹایا جائے اور یہ تجویز اس کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی، اور الکاؤنٹ میں رقم رکھوانے اور نکلوانے کو خاص مقدار کے بونٹ کے ساتھ مقید کرنا بھی ان معاملات میں رکاوٹ پیدا کرتا ہے جب کہ وہ یونٹ بعض او قات بہت چھوٹے ہوتے ہیں اور عام طور پر اکاؤنٹ ہولڈر اپنے ذتے واجبات کی ادائیگی کے لئے بینک کا چیک ہی استعال کرتا ہے اور بینک کے چیک ہی کے ذریعے رقم نکلواتا ہے، اب اگر ان واجبات کو ان یونٹوں پر تقسیم کردیا جائے کہ اکاؤنٹ ہولڈر ان یونٹوں کی مقدار کے حساب سے اپنے واجبات ادا کرے تو اس صورت میں شدید وشواری پیش آئے گی، اس لئے کہ ہر شخص کے واجبات دو سرے سے مختف ہوتے ہیں، یونٹوں کے حساب سے ان کی ادائیگی ممکن نہیں ہے۔

دو سری وجہ یہ ہے کہ اس تجویز کا نقاضہ یہ ہے کہ بینک کے تمام اٹاتوں کی بازاری نرخ کی بنیاد پر ان یونٹوں کی قیمت روز روز متعین ہوتی رہے) ظاہرہے کہ یہ بھی ایک دشوار عمل ہے۔

تیری وجہ یہ ہے کہ بینک کے اکثراثاثے عام طور پر نقود اور دیون کی شکل میں ہوتے ہیں، اور موجودہ دور کے علاء کی ایک جماعت کا یہ کہنا ہے کہ کسی کمپنی کے حصص کی خرید و فروخت اس وقت تک جائز نہیں جب تک اس کمپنی کے فکند اثاثے نقود اور دیون کے مقابلے میں زیادہ نہ ہوں، البذا ان علاء کے نزدیک اگر بیک کے اکثر اثاثے نقود اور دیون کی شکل میں ہوں تو اس صورت میں بینک بینوں کو فروخت کرنا جائز نہیں۔

حنفیہ کے قول کے مطابق اس مسکلہ کی بنیاد "مسکلہ مدمجوۃ" ہے، جس کی رو سے
اگر کمپنی کے بعض اٹائے عوض کی شکل میں ہوں تب بھی "حصص" کی تھ جائز
ہے، چاہے اس کمپنی کے اکثر اٹائے نقود اور دیون ہی کی شکل میں ہوں، بشرطیکہ
اس "حصے" کی قیمت ان نقود اور دیون سے زائد ہو جو نقود اور دیون اس "حصے"
کے مقابلے میں ہیں تاکہ زائد قیمت "عوض" کے عوض میں ہوجائے۔

بہر حال مندرجہ بالا وجوہ کی وجہ سے اس تجویز کی بنیاد پر نفع کی تحدید کے مسئلے کو

حل کرنا مشکل ہے۔

میں نے فقہاء کی کتابوں میں یہ مسئلہ تلاش کرنے کی کوشش کی کہ اگر مشترکہ کاروبار کا کوئی ایک شریک اپنے مال کا کچھ حصتہ اس کاروبار سے والیس نکالنا چاہے یا رب المال اپنی رقم کا کچھ حصتہ کاروبار سے نکالنا چاہے تو اس وقت نفع کا حساب سس طرح کیا جائے گا؟ یہ مسئلہ کسی اور جگہ تو نہیں ملا، البتہ اس مسئلہ کے بارے میں علامہ نوویؓ "منہاج" میں کتاب القراضی کے آخر میں فرماتے ہیں:

ولو استرد المالك بعضه قبل ظهور ربح وحسران رجع راس المال الى الباقى وان استرد بعد الربح فالمستردشائع ربحاوراس مال-

مثاله: راس المال مائة والربح عشرون واسترد عشرين فالربح سدس المال فيكون المسترد سدسه من الربح فليستقر للعامل المشروط منه وباقيه من راس المال، وان استرد بعد الحسران فالحسران موزع على المسترد والباقى فلا يلزم جبر حصة المسترد لوربح يعد ذلك-

مثاله: الهال مائة والخسران عشرون ثم استرد عشرين فربع العشرين حصة المترد وبعود داس المال الى خمسة وسبعين ﴾

مغنى المحتاج للشربني الخطيب ٢:٣٢١-٣٢١)

وربعنی آگر مالک تجارت میں نفع اور نقصان ظاہر ہونے سے پہلے اپنا کچھ مال اس تجارت سے والیس نکال لے تو بقیہ مال راس المال بن جائے گا۔ آگر تجارت میں نفع ظاہر ہونے کے بعد والیس نکال لے تو اس صورت میں نکالا جانے والا مال نفع اور رأس المال دونوں کو شامل ہوگا۔

مثلاً رأس المال سو روپ تھا اور بیس روپ اس میں نفع کے ہوئے، اور اس کے بعد مالک نے اس میں سے بیس روپ کال کے ہوئے، اور اس کے بعد مالک نے اس میں سے بیس روپ نکال لئے تو اس صورت میں چونکہ نفع کل مال کا چھٹا حقتہ تھا لہذا والیس نکالے جانے والے مال کا چھٹا حقتہ (یعنی سسس روپ سرمایہ کار کا نفع ہے اور ۱۲.۲۷ روپ اصل سرمایہ والیس ہوا ہے) عامل کے لئے عقد کے اندر جو نفع دینا مشروط تھا وہ ادا تر نے کے بعد جو باتی نچے گا وہ رأس المال ہوجائے گا۔ اور اگر تجارت میں نقصان ہو جانے کا وار اگر اس صورت میں نقصان کو نکالے اس تجارت سے نکال لیا تو اس صورت میں نقصان کو نکالے جانے والے مال دونوں پر تقیم کیا جائے گا، پھر اگر بعد میں اس تجارت کے اندر نفع ہوجا۔ ی تو

اس نفع سے اس مال کی تلافی نہیں کی جائے گی جو مال مالک نے واپس نکال لیا ہے۔

مثلاً كل رأس المال سو روپ تھا اور بیس روپ كا نقصان موگیا، پر مالک نے اس رأس المال بیس سے بیس روپ نكال لئے تو اس صورت بیس نقصان كا ربع لینی پانچ روپ واپس نكالے جانے والے مال كے مقابلے بیس ہوں گے اور اب رأس المال بچیترروپ ہو جائیں گے "۔

بہرحال، مندرجہ بالا طریقہ ہے اس تجویز کی صرف ایک شکل کا حل نکلتا ہے، وہ یہ کہ رب المال کا مال مضاربت میں سے کچھ مال واپس نکال لینا۔ لیکن اگر رب المال اپنا نکالا ہوآ کل مال یا اس کا کچھ حصد دوبارہ مال مضاربت میں داخل کرنا چاہے یا یہ صورت ہو کہ رب المال مندرجہ بالا مسکلہ میں تو صرف ایک تھا اور نفع نقصان بھی بالکل ظاہر تھا، لیکن اگر رب المال ایک کے بجائے ہزاروں ہوں اور ان میں سے ہر ایک اپنے مال کا کچھ حصہ بھی نکال لیس اور بھی واپس جمع کرادیں تو اس صورت میں اتن باریک بنی سے حساب لگانا تقریباً محال ہے۔

ڈیلی پروڈکٹس (یومیہ پیداوار) کا حساب اور نفع کی تعیی<u>ن</u>

## میں اس سے کام لینا

ان مشکلات کا حل اس صورت میں موجود ہے جس کو آجکل کی اکاؤنٹنگ کی اصطلاح میں "دُمِلی پروڈکٹس کا حساب" (Daily Products) کہا جاتا ہے، اور جس کو عربی میں "حساب النم" اور "حساب الانماج اليوی" کہا جاتا ہے۔ شرکت اور مضاربت میں اس سے کام لینے کا طریقہ یہ ہے کہ ہر مقررہ پیریڈ کے اختمام پر سموایہ کاری سے تمام سرمایہ پرجو منافع حاصل ہو اس کو اجمالی طور پر متعین کیا جائے کہ کتنا

منافع حاصل ہوا، پھراس منافع کو سرمایہ کاری کے تمام اموال پر اور سرمایہ کاری کی تت کے مجموعی ایام پر اس طرح تقسیم کیا جائے کہ یہ معلوم ہو جائے کہ ایک روپیہ پر یومیہ کتنا منافع حاصل ہوا؟ پھر ہر شریک کو ہر روپیہ پر اس حساب سے منافع دیا جائے جتنے ایام تک اس کا روپیہ سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں مصروف رہا، اگر ایک روپیہ کئی روز تک سرمایه کاری اکاؤنٹ میں مصروف رہاتو اس پر اس کو زیادہ نفع دیا جائے گااور اگر کم دنوں تک اس کاروپیہ مصروف رہاتو اس پر اس کو کم نفع حاصل ہو گا۔ مثلاً "ویلی پروؤکٹس حاب" کے نتیج میں یہ بات سامنے آئی کہ ہرروپ پر ہمید ایک پید کا نفع حاصل ہوا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک رویے پر سو ونوں میں سو بییوں کا نفع حاصل ہوا ہے، چاہے وہ روپیہ مسلسل سو دنوں تک ا كاؤنث ميں موجود رہا ہو يا متفرق ايام ميں سو ونوں تك رہا ہو۔ لہذا جس شخص كا ایک روپیہ سو دن مسلسل یا متفرق طور پر اس متت کے دوران اکاؤنٹ میں مشغول رہا تو وہ شخص منافع کے سو بیسوں کا مستق ہوگیا اور جس شخص کا ایک روپیے دو سو ون تک مشغول رہا یا جس شخص کے دو روپے سودن تک اکاؤنٹ میں مشغول رہے تو ان میں سے ہراکی منافع میں سے دو سو پییوں کا مستحق ہو گیا۔ بهرحال، اس صورت میں سرمایہ کار اینے سرمایہ کاری اکاؤنٹ میں اس مخصوص متت کے دوران جننی رقم چاہیں نکاوائیں اور جننی رقم چاہیں والیس داخل کرائیں، ان كا استحقاق منافع ميں اس طرح متعنن موكاكم اس مدت كے مجموعي ايام ميں سے

کتنے ایام تک کتے روپے سرمایہ کاری میں مصروف رہے۔ (اس طریقہ حساب کی مزید تفصیل اور مثالوں کے لئے دیکھئے: "محاسبہ الشریکات والمصارف فی النظام الاسلامی" صفحہ کا تا ۱۸۱ طبع قاہرہ ۱۳۰۳ھ)

یہ طریقہ ایک واحد حل ہے جس کے ذریعہ اسلامی بینکوں میں رکھے گئے سموایہ پر منافع کی تقسیم کا حساب عملی طور پر ظاہر ہو کر سامنے آجاتا ہے، لیکن اس طریقہ حساب کو اس طرح شریعت کے ہم آہنگ بنانے کی ضرورت ہے کہ اسلامی فقہ کا مزاج اس طریقہ حساب کو قبول کرلے۔ اور نقد اسلامی میں شرکت اور مضاربت کا جو تقتور ہے اس کی طرف دیکھتے ہوئے اس طریقہ حساب کو ان کے ساتھ تطبیق دیئے میں چند رکاوٹیں ہیں، جو مندرجہ ذیل ہیں:

اس شرکت کے کہ کسی مشترکہ کاروبار کے حقیقی نفع کا معلوم کرنا اس پر موقوف ہے کہ اس شرکت کے تمام اٹاتوں کو نقد کی شکل میں تبدیل کردیا جائے، حتی کہ نقد میں تبدیل کردیا جائے، حتی کہ نقد میں تبدیل کردیا جائے، حتی کہ نقد میں تبدیل کرنے جائے گا، تبدیل کرنے جائے گا، تبدیل کرنے جائے گا، اٹاتوں کو نقد میں تبدیل کرنے کے بعد جو تصفیہ ہوگایہ اور قدت کے اختام پر تمام اٹاتوں کو نقد میں تبدیل کرنے کے بعد جو تصفیہ ہوگایہ منافع اس تصفیہ کے تالع ہوگا۔ لیکن جہاں تک بینکوں کے معاملات کا تعلق ہے تو سال کے اختام پر بھی کلی طور پر نقد کی شکل میں اٹاتوں کی تبدیلی کا نفتور بھی نہیں سال کے اختام پر بھی کلی طور پر نقد کی شکل میں اٹاتوں کی تبدیلی کا نفتور بھی نہیں مرحلے، پر اختام پر بر نہیں ہوئے ۔

میرے نزدیک اس مشکل کا حل یہ ہے۔ واللہ اعلم۔ کہ ہر سال کے آخر میں کہنئ کے تمام اٹاثوں کی قیت لگا کر ایک تخمینی نقد کی بنیاد پر تصفیہ کیا جائے۔ حاصل اس طریقہ کار کا یہ ہے کہ سرایہ کاری کے عمل کے دوران بینک سال کے آخر تک جتنے اٹاثوں کا مالک بن گیا ہے ان تمام اٹاثوں کو بینک کے حصہ دار سامایہ کاری کی رقبہ سے خرید لیس کے اور اس خریداری کے نتیج میں جو قیمت حاصل ہوگ اس کو نقد سرایہ ہے بہارتہ ملادیا جائے گا اور پھراس نقد سرایہ کی بنیاد پر منافع تقسیم کیا جائے گا اور پھراس نقد سرایہ کی بنیاد پر منافع تقسیم کیا جائے گا اور پھراس نقد سرایہ کی بنیاد پر منافع تقسیم کیا جائے گا، اور اس مرالے کے عقود مضاربت اور عقود شرکت اپنی انتہاء کو پہنچ جائیں میے۔ اور کی حرال سال کے عقود مضاربت اور عقود شرکت اپنی کاروں کے درمیان دوبارہ نئے سرے منود شرکت منعقد ہوں گے، اور اس فرکت منعقد ہوں گے، اور اس فرکت منعقد ہوں گے، اور اس فرکت منعقد ہوں گے مقد وردوں کی طرف سے اس نئے عقد مشرکت کے لئے رائی المال تھتور کیا جائے گا۔ اور جب حصہ دار ان اٹاثوں کی قیمت

سرمایہ کاری کی امانتوں میں شامل کرکے ان اٹاتوں کے مالک بن گئے تو اب دوبارہ جدید "عقد شرکت" کے وقت اپنی اٹاتوں کو دوبارہ سرمایہ کی شکل میں شامل کر کے حصہ دار بن جائیں گے۔ اس صورت میں اگرچہ "شرکت بالعروض" کی ٹرائی لازم آئے گی، لیکن مالکیہ اور بعض حنابلہ کے نزدیک ان عروض کی قیمت کی بنیاد پر یہ شرکت مطلقاً جائز ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اگر وہ "عروض" ذوات الامثال میں شرکت مطلقاً جائز ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اگر وہ "عروض" ذوات الامثال میں ہوں تو "شرکت" جائز ہے۔ (المغنی لابن قدامہ، جلدہ صفحہ اددیا)

اور حنفیہ کے نزدیک اگر عروض کو ایک دوسرے کے ساتھ خلط ملط کو دیا جائے تو بھی شرکت جائز ہے۔ (بدائع السنائع للکاسانی، جلد ۱ صفحہ۵۹)

اور لوگوں کی آسانی کے لئے مالکیہ کے قول کو اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ (ایدادالنتادی النقانوی جلدس المفحدہ)

وسرى ركاوث يہ ہے كہ عام عقد شركت اور عقد مضاربت كے مزاج كا تقاضہ يہ ہے كہ بورا مال شركت اور مضاربت كا بورا رأس المال ايك ہى دفعہ ميں تجارت كے اندر لگا ديا جائے، حتی كہ فقہاء كرام نے بہار) تك بيان فرمايا ہے كہ اگر رب المال اتنے وقفے كے بعد دو سرا مال مضاربت مضارب كو دے كہ بہلا مال تجارت كے اندر مضاربت منارب كا ندر مضاربت بہيں ہوگے۔ چنانچہ علامہ نووى رحمة اللہ عليہ فرماتے ہيں:

لله دفع اليه الفا قراضا ثم الفا وقال: ضمه الى اول، لم يجز القراض في الثاني ولا الخلط لان الأول استقر حكمه بالتصرف ربحا وخسرانا وربح كل مال وخسرانه يختص به الله

"دینی اگر کسی شخص نے دوسرے کو ایک ہزار روپے مضاربت کے طور پر دیے، اس کے بعد ایک ہزار روپے اور دیے اور مضارب سے کہا کہ اس ایک ہزار کو پہلے والے ایک ہزار کے

ساتھ ملادو، تو اس صورت میں اس دو سرے ایک ہزار روپ میں نہ تو مضاربت جائز ہوگی اور نہ ہی اس کو پہلے والے ایک ہزار کے ساتھ ملانا جائز ہوگا۔ اس لئے کہ تصرف کرنے کے بعد نفع و نقصان کا تھم پہلے والے ایک ہزار روپ کے ساتھ ثابت ہو چکا۔ اور اب کل مال کا نفع اور نقصان ای پہلے والے ہزار کے ساتھ گاہت کے ساتھ گاہت ہو چکا۔ اور اب کل مال کا نفع اور نقصان ای پہلے والے ہزار کے ساتھ مخصوص ہوگا"۔ (روضة الطالبین للووی جلدہ صفحہ ۱۳۸۵)

اور مندرجہ بالا تھم اس صورت میں ہے جب دونوں راس المال ایک ہی شخص مضارب کو دے رہا ہو۔ اور اگر دو مختلف اشخاص بید مال دینے والے ہوں تو پھر بطریق اولی یمی تھم ہوگا، اس لئے کہ دونوں کے منافع بھی جدا جدا ہوں گے۔

بینکوں کے اندر سرمایہ کاری کے طور پر جو رقبیں رکھوائی جاتی ہین وہ سب نہ تو آیک وقت میں رکھوائی جاتی ہیں اور نہ ہی ان رقوم کو سمرایہ کاری کی مختلف اسکیموں کے اندر ایک ہی وقت میں لگایا جاتا ہے بلکہ مختلف او قات میں لگایا جاتا ہے، لہذا اس صورت کو عام شرکت اور مضاربت کی بنیاد پر منطبق کرناممکن نہیں۔ السیری رکاوٹ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص میعاد پوری ہونے سے پہلے اپی کھھ رقم اکاؤنٹ میں سے نکال لے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جتنی رقم اکاؤنٹ سے نکالی ہے، اس حد تک شرکت فنخ موجائے۔ اور جو رقم نکالی گئی ہے، اس رقم میں اس بات کا بھی امکان ہے کہ اب تک کوئی نفع نہ ہوا ہو، اور اس بات کا بھی امکان ہے کہ اس نکالی ہوئی رقم پر منافع اس سے زیادہ ہوا ہو جو منافع ڈیلی پروڈکٹس کے حاب کے ذریعہ سامے آیا ہے۔ پہلی صورت میں جب کہ اس سے نکالی گئی رقم پر منافع بالكل نبيس ہوا، وليلي پروؤكش كے حساب سے جو منافع ويا جائے گا، حقيقت ميں وہ منافع دوسری رقول کا ہوگا۔ اور دوسری صورت میں جب کہ اس نکالی گئی رقم پر ولی پروڈکش کے حساب سے آنے والے منافع کی نبیت سے زیادہ منافع ہوا، اس صورت میں اس رقم کامنافع دو سری رقد ل کی طرف نتقل ہو جائے گا۔ مندرجہ بالا رکاوٹوں کو دور کرنے کی اس کے علاوہ کوئی صورت نہیں کہ یہ کہا جائے کہ یہ "اجتماعی شرکت جاریہ" ہے جو موجودہ دور میں شرکت کی ایک جدید فتم ہے۔ اور یہ کوئی ضروری نہیں کہ شرکت العنان یا شرکت مضاوضہ کے تمام عناصر اس میں پائے جائیں، اس لئے کہ یہ شرکت کی ایک متقل فتم ہے۔ البتہ شرکت کے جواز کی جو شرائط منصوص ہیں، اگر ان میں سے کوئی شرط نہیں پائی جائے گی تو اس وقت اس پر عدم جواز کا حکم لگا دیا جائے گا، ورنہ عدم جواز کا حکم نہیں لگایا جائے گا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن و حدیث میں ایس کوئی نص موجود نہیں ہے جو شرکت مشروعہ کو شرکت کی صرف ان اقسام میں متحصر کر دے جو نقہاء کرام نے اپنی کتابوں میں بیان کی ہیں، بلکہ فقہاء کرام نے اپنے زمانے اور ماحول میں رائج شدہ شرکت کی مختلف اقسام کی تحقیق کر کے انہیں بیان کر دیا ہے۔ اور شرکت کی بعض قسمیں ایسی ہیں جو تجارت میں لوگوں کی ضروریات کی بنیاد پر وجود میں آئی ہیں، مثلاً "فشمیں ایسی ہیں کہ قرآن و دشرکت القبل" اور "شرکت الوجوہ" یہ شرکت کی ایسی قسمیں ہیں کہ قرآن و صدیث کی نصوص میں ان کا کہیں ذکر نہیں، لیکن فقہاء کرام نے ضرورت کی وجہ سے کہ چونکہ کتب فقہ میں ذکر کردہ شرکت کی محدید قتم وجود میں آجائے تو صرف اس وجہ سے کہ چونکہ کتب فقہ میں ذکر کردہ شرکت کی مختلف اقسام میں سے مرف اس وجہ سے کہ چونکہ کتب فقہ میں ذکر کردہ شرکت کی مطال اور ناجائز نہیں کھا۔ کسی قتم میں داخل نہیں ہے، شرکت کی اس جدید قتم کو باطل اور ناجائز نہیں کھا۔ جائے گا جب تک کہ وہ جدید قتم قرآن و حدیث میں بیان کردہ شرکت کے بنیادی قواعد کے محارض نہ ہو۔

لہذا مندرجہ بالا اصول کی بنیاد پر ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ "اجتماعی شرکت جاریہ" شرکت کا رہے اور کے آرائج معاملات میں لوگوں کی ضرورت کی ایک جدید صورت کو صرف اس وجہ سے ضرورت کی وجہ سے دجود میں آئی ہے۔ اور اس جدید صورت کو صرف اس وجہ سے ناجائز نہیں کہا جائے گا کہ فقہاء کی ذکر کردہ بعض فروعی جزئیات اس صورت پر

منطبق نہیں ہو رہی ہیں۔ دیکھنے سے یہ نظر آتا ہے کہ اس شرکت میں تمام شرکاء کی رقیں مخلوط ہوتی ہیں اور ہر شریک نفع و نقصان دونوں برداشت کرنے کے لئے اپنی رقم شرکت میں لگاتا ہے، اور کسی بھی شریک کے لئے نفع میں سے کوئی مخصوص مقدار کی رقم طے گھرہ نہیں ہوتی ہے، بلکہ ہر شریک نفع و نقصان میں برابر کاشریک ہوتا ہے اور کسی شرکت کو دو سرے پر کسی فتم کی فوقیت حاصل نہیں ہوتی۔ لہذا شرکت کی اس جدید فتم میں شرکت کی تمام بنیادی باتیں موجود ہیں۔

جہاں تک ''دُیلی پروڈکٹس'' کی بنیاد پر نفع کی تقسیم کا تعلق ہے تو اگرچہ یہ تقسیم ہر ہر مال پر حاصل ہونے والے واقعی نفع کی تقسیم نہیں ہے، بلکہ ایک پیریڈ کے دوران پورے مال پر حاصل ہونے والے تخمینی نفع کی تقسیم ہے، اور شرکت کی بنیاد رکھتے وقت ہی نفع کی تقسیم کا یہ طریقہ تمام شرکاء کی رضامندی سے طے ہوجاتا ہے، جبکہ اس جیسے معاملات میں نفع کی تقسیم کے اس طریقے کے علاوہ کوئی اور منصفانہ طریقہ بھی موجود نہیں ہے۔

شركت كى قديم قسمول مين بهى مندرجه بالالتخميني نفع كى تقسيم كى دو نظيرين موجود

:ن

پہلی نظر "شرکت الا عمال" ہے جس کو "شرکت الابدان" اور "شرکت القبل"

ہمی کہا جاتا ہے۔ وہ یہ کہ دو آدمی اس بنیاد پر شرکت کرتے ہیں کہ وہ دونوں لوگوں

ہمی کہا جاتا ہے۔ وہ یہ کہ دو آدمی اس بنیاد پر شرکت کرتے ہیں کہ وہ دونوں کے درمیان طے شدہ

تاسب سے تقسیم ہوگ۔ فقہاء کرام" نے شرکت کی اس صورت کو صراحتاً جائز کہا

ہم، اگرچہ دونوں کے کاموں ہیں کمیت اور کیفیت کے اعتبار سے فرق ہو، لہذا اگر

دونوں شریک یہ طے کرلیں کہ جو اجرت طے گی وہ ہم آپس میں نصف نصف تقسیم

کریں گے تو اس صورت میں ہر شریک نصف اجرت کا مستق ہوگا، چاہے اس نے

نصف اجرت کے مقابلے میں ہم کام کیا ہو، اس لئے کہ شرکت کام کی ضانت کی بنیاد

پر ہوتی ہے اور دونوں نصف نصف نصف کام کے ضامن ہیں۔ (بدائع العنائع جلدا صفحہ ۱۵)

دوسری نظیریہ ہے کہ احناف کا مسلک ہے کہ شرکت کی صحت کے لئے یہ شرط نہیں ہے کہ شرکاء کے اموال کو ضرور خلط ملط کیا جائے۔ لہذا اس کا نقاضہ یہ ہے کہ اگر دو شرکاء ہوں، ایک کے پاس دینار ہوں اور دو سرے کے پاس درہم ہوں، اور دونوں شریک اپی اپی رقم ملائے بغیرشرکت کا معاہدہ کرلیں، اور پھر ہر شریک اپی اپی رقم ہے اس معاہدہ شرکت کی بنیاد پر علیحدہ علیحدہ مال تجارت خرید لیں، تو اس صورت میں یہ شرکت درست ہوجائے گی۔ اور دونوں شرکاء ایک دو سرے کے مال کے نفع میں شریک ہوں گے۔ علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ واختلاط الربح يوجد وان اشترى كل واحد منهما بمال نفسه على حدة، لان الزيادة وهى الربح تحدث على الشركة ﴾

"لینی اگر دو شرکاء اپی اپی رقم سے علیحدہ علیحدہ مال تجارت خرید لیں تو اس صورت میں بھی نفع میں اختلاط پایا جائے گا، اس لئے کہ نفع شرکت کی بنیاد پر ہوا ہے"۔

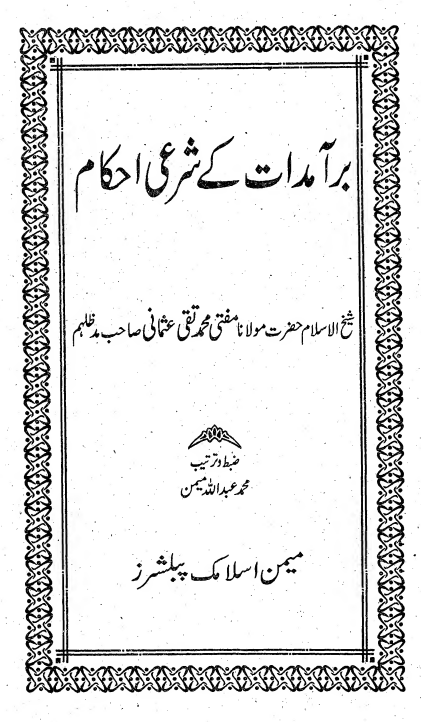
(بدائع العنائع جلدا صفحه ٢٠)

مندرجہ بالا دو نظیروں کا مقتضی یہ ہے کہ شرعاً یہ ضروری نہیں ہے کہ شرکاء میں سے ہر شریک کا نفع اس کے مال یا عمل کی شرکت کی بنیاد پر حاصل ہونے والے واقعی نفع کی بنیاد پر ہو، بلکہ یہ بھی جائز ہے کہ دونوں شرکاء آلیس میں نفع کی تقسیم کے لئے کسی اور بنیاد پر اتفاق کر کے اس کے مطابق آلیس میں نفع تقسیم کرلیں۔ لہٰذا اگر شرکاء ڈیلی پردڈکٹس کی بنیاد پر آلیس میں نفع تقسیم کرنے پر اتفاق کرلیس تو یہ صورت شریعت اسلامیہ کی نصوص میں سے کسی بھی نص سے متصادم نہیں ہوگی، اس لئے کہ یہ ایک مخصوص حمالی طریقہ ہے جس کو اجتماعی جاری شرکت کے شرکاء نے صرف اس لئے اختیار کیا ہے کہ اس کے علادہ نفع کی تقسیم کی کوئی دو سری عملی بنیاد موجود نہیں ہے، اور مسلمانوں کو آلیس میں اپنے در میان شرائط طے کرنا

جائز ہے، الآید کہ وہ شرط ایس ہو جو حلال کو حرام یا حرام کو حلال کر دے۔(تو ایس شرط آپس میں طے کرنا جائز نہیں)

والله سبحانه وتعالى اعلم وعلمه اتم واحكم وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين





#### (٢) برآ مدات كے شرعی احكام

یه مقاله در حقیقت ایک خطاب ہے، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے "سنٹر فور اسلامک اکنامکن" جامع مسجد بیت المکرم گلشن اقبال، کراچی ۔

کے تحت" برآ مدات" کے موضوع پر ہونے والے ایک سیمینار میں فرمایا۔ بعد میں احقر نے اس کو شپ ریکارڈرکی مدند میں طرکرایا۔



# السُّمِ اللَّابِ الدَّطْ فِي الدَّحِ مِمْ

# بر آمدات کے شرعی احکام

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد خاتم النبيين، وعلى اله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

#### امابعدا

آج کا یہ سیمینار خاص طور پر بر آمدات (ایکسپورٹ) کے موضوع پر منعقد کیا جارہا ہے۔ اور یہ سیمینار اپنے موضوع پر پہلا سیمینار ہے۔ البذا اس سیمینار کے منعقد کرنے کا ایک اہم مقصد یہ ہے کہ اس میں برآمدات کے بارے میں شرعی مسائل اور احکام کو بیان کریں۔

# بيع منعقد ہونے كوفت كالعين

سب سے پہلا مسلہ یہ ہے کہ "برآمدیا ایکسپورٹ" میں بیج منعقد ہونے کے وقت کا تعین شری نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ اور قانونی نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ اور قانونی نقطہ نظر سے بھی ضروری ہے۔ یعنی وہ پوائٹ آف ٹائم کیا ہے جس میں بیج (بیل) حقیقۃ منعقد ہوجاتی ہے؟ اور وہ پوائٹ آف ٹائم کیا ہے جس میں ضان (رسک) ایکسپورٹر سے امپورٹر کی ہے؟ اور فہ پوائٹ آف ٹائم کیا ہے؟ اس وقت کا تعین اس لئے ضروری ہے کہ بہت طرف مسائل پر بھی اس کا اثر پڑتا ہے، اور بہت سے شری مسائل پر بھی اس کا

اثر پڑتا ہے۔ لہذا پوائد ، آف ٹائم کے تعین کے لئے دو چیزوں کے در میان ایک واضح فرق ذہن میں رکھنا انتہائی ضروری ہے۔

# "بع"اور "وعدة بع"ك ورميان فرق

تع (سیل) اور "وعدہ تع" (ایگریمنٹ ٹو سیل) دونوں کے در میان فرق کا ذہن میں رکھنا انتہائی ضروری ہے، اس کے بغیر "بر آمد" کے مسائل کو صحیح طور پر نہیں سمجھ سکتے، شریعت میں بھی "بیع" علیحدہ چیز ہے۔ اور "وعدہ تع" علیحدہ چیڑ ہے۔ اور قانون کے اعتبار سے بھی "سیل" (Sale) اور چیز ہے۔ اور "ایگریمنٹ ٹو سیل" علیحدہ چیز ہے، آج کل عام بول چال میں "کنٹریکٹ" (Contract) معاہدہ کا جو لفظ بولا جاتا ہے، اس کا اطلاق دونوں پر ہوتا ہے۔ اس لئے "کنٹریکٹ" (معاہدہ) سیل اولا جاتا ہے، اس کا اطلاق دونوں پر ہوتا ہے۔ اس لئے "کنٹریکٹ" (معاہدہ) ہوسکتا ہے، اور "ایگریمنٹ ٹو سیل" کا بھی "کنٹریکٹ" (معاہدہ) ہوسکتا ہے، اور "ایگریمنٹ ٹو سیل" کا بھی "کنٹریکٹ" (معاہدہ) ہوسکتا ہے، اور "دونوں میں الگ الگ طریقے سے متعین کیا گیا ہے۔ اس فرق فرق کو سمجھنا ضروری ہے۔

# ببهلافرق

پہلا فرق یہ ہے کہ جب "ایگر بینٹ ٹو سیل" (وعدہ ہے) کیا جاتا ہے۔ تو جو سامان فروخت کیا کیا جاتا ہے۔ تو جو سامان فروخت کیا کیا ہے اس کا "ٹائیٹل" (حق ملیت) خریدار کی طرف شقل نہیں ہوتا۔ جب تک کہ "بیج" حقیقة وجود میں نہ آجائے۔ بلکہ صرف اتنا ہوتا ہے کہ دونوں پارٹیاں آپس میں ایگری (وعدہ) کرتی ہیں، یعنی بائع (سیلر) کہتا ہے کہ میں سامان خریدار کو مہیا کروں گا۔ اور خریدار کہتا ہے کہ میں قیت ادا کروں گا۔ لیکن محض اس ایگر بہنٹ کے نتیج میں دونوں کی ملیت شقل نہیں ہوتی۔

#### دو سرافرق

روسرا فرق یہ ہے کہ موجورہ قانون کے اعتبار سے جب کسی چیز کی "سیل" (بیع) ہوجاتی ہے تو اس سیل کے نتیج میں نہ صرف یہ کہ ملکیت منقل ہوجاتی ہے۔ بلکہ عام حالات میں اس کا رسک (ضان، خطرہ) بھی خریدار کی طرف منتقل ہوجاتا ہے، مثلاً میں نے ایک ٹیپ ریکارڈر خریدا، اور ابھی یہ ٹیپ ریکارڈر بالغ (سلر) بی کے قبضے میں رسے دیا۔ لیکن اس شیپ ریکارڈر کی بیج ہو چکی۔ اور اس بیج کے نتیج میں اس کی ملیت میری طرف منقل ہو گئ تو اس صورت میں موجودہ قانون کے اعتبار سے اس ئیپ ریکارڈر کا رسک (ضان) بھی میری طرف منقل ہوچکا ہے۔ اب اگر سیلر (بائع) ك قبض مين وه ضائع موجائ، يا چورى موجائ، يا خراب موجائ تو نقصان ميرا ہوگا۔ بائع کا نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ موجودہ عام قانون میں رسک (ضان، خطرہ) کی منتقلی قبضے پر موقوف ہیں ہے، بلکہ جیسے ہی ملکیت منتقل ہوگ۔ رسکہ (ضان) بھی فتقل ہوجائے گا۔ لیکن اسلامی قانون میں بیہ صورت نہیں ہے۔ بلکہ اسلامی قانون میں دو چیزیں الگ الگ ہیں۔ ایک ہے ٹائیٹل اور ملیت کا منتقل ہونا۔ اور دوسرا ہے اس کا رسک اور ضمان منقل مونا، اسلامی شریعت کا تھم یہ ہے کہ صرف بیع موجانے اور ملکیت منتقل ہونے سے رسک (ضمان، خطرہ) منتقل نہیں ہوتا، جب تک اس پر خريدار كا قبضه نه موجائه الهذاجب تك اس شيب ريكارور كويس اين قبضي نه لے لوں، یا میرا وکیل اور نمائندہ اس پر قبضہ ند کرلے، چاہے وہ قبضہ حقیق ہو، یا عرفی مو، اس ونت تک اس کا ضان میری طرف منقل نهیں موگا، موجوده قانون اور شرعی قانون میں یہ فرق ہے۔

#### تيرافرق

تيسرا فرق يه ب كه اگر انجى تك كمى چيز كا "وعدة كيع" موا ب- اور حقق سي

ابھی تک نہیں ہوئی، اس "وعدہ ہے" کے بعد بائع وہ چیز کسی اور کو فروخت کردے تو كما جائے گاكد اس في اخلاق اعتبار سے اچھا نہيں كيا۔ ليكن قانوني اعتبار سے يہ تع درست سمجی جائے گ۔ اور خریدار اس چیز کا مالک بن جائے گا۔ مثلاً میں نے یہ معابدہ کرلیا کہ میں یہ شیب ریکارور خالد سے خربیوں گا، اور ابھی صرف معاہدہ ہوا، حقیق بیج نہیں موئی۔ اس کے بعد خالد نے وہ شیب ریکارور میرے بجائے زیر کو فروخت كرديا تو اب يه كما جائے كاكم خالد نے ايك معلدے كى خلاف ورزى كى، اور اخلاقی اعتبار سے اس نے اچھا نہیں کیا، لیکن قانونی اعتبار سے زیر اس شیب ریکارڈر کا مالک بن گیا، اب میرے لئے زید کو یہ کہنے کا حق نہیں ہے کہ یہ ٹیپ ریکارڈر تو میرا تھا، تم نے کیوں ٹرید لیا۔ البتہ مجھے خالد کو صرف یہ کہنے کا حق ہے کہ تم نے مجھ سے بیچ کرنے کا وعدہ کیا تھا۔ اور اب تم نے یہ ٹیپ ریکارڈر زید کو فروخت كرك اس وعده كى خلاف ورزى كى- اور اس كے نتيج ميں ميرايه نقصان موا- للذا یہ نقصان اوا کرو۔ اس سے زیادہ میں یہ نہیں کہہ سکتا کہ تم وہ ثیب ریکارڈر بھی زید ے واپس لے کر میرے حوالے کرو۔ لیکن اگر حقیقة بھے ہوجاتی۔ اس کے بعد خالد زید کو وہ ٹیپ ریکارڈر فروخت کردیتا تو پھر مجھے یہ دعوی کرنے کا حق تھا کہ چونکہ بھ مو چکی ہے۔ اس لئے یہ ٹیپ ریکارڈر میرے حوالے کرو۔ اور دو سری تج کا لعدم ۾وجاتي۔

#### چو تھا فر<u>ق</u>

"سیل" اور "ایگریمنٹ ٹو سیل" میں چوتھا فرق بیہ ہو تا ہے کہ اگر کمی چیز کی ابھی حقیقة بیج نہیں ہوئی، بلکہ صرف یہ معلمہ ہوا ہے کہ تم مجھے یہ چیز فروخت کروگے۔ اس دوران اگر بائع دیوالیہ (مفلس) ہوجائے تو خریدار یہ نہیں کہہ سکتا کہ فلاں چیز چونکہ میں خرید چکا ہوں۔ لہذا یہ چیز مجھے دیدی جائے۔ بلکہ وہ چیز بدستور بائع کی ملکیت ہوگی اور بھکم عدلیہ اس چیز کو بھی دو سرے سامان کے ساتھ فروخت

کرکے بائع کے قرضے ادا کئے جائیں گے۔ لیکن اگر حقیقۃ بھے ہوگئ تھی تو اس صورت میں خربدار وہ سامان اپنے تبنے میں لے سکتا ہے۔ جس کی بھے پہلے ہی ہو چکی ہے۔ یہ فرق شری احکام میں بھی ہے۔ اور موجودہ قانون میں بھی یہ فرق موجود ہے۔

یہ چند بنیادی فرق ہیں جو "بی اور وعدہ بی " کے اندر پائے جاتے ہیں۔ انہی بنیادی فرق کو سامنے رکھتے ہوئے ہم "ایکسپورٹ" کا شرعی جائزہ لیتے ہیں۔

#### آرڈر موصول ہونے کے وقت مال کی کیفیت

جب ہم کوئی سامان ایکسپورٹ کرتے ہیں تو پہلے ہمیں بیرون ملک ہے "امپورٹر" کی طرف ہے اس کا آرڈر وصول ہو تا ہے۔ اکثر ایسا ہو تا ہے کہ آرڈر موصول ہو نے کے وقت ہمارے پاس وہ سامان موجود نہیں ہو تا۔ بلکہ بعض او قات وہ سامان یا تو ہمیں اپنے کارخانے میں تیار کرنا پڑتا ہے۔ بھی دو سرول سے تیار کرانا پڑتا ہے۔ اور بعض او قات وہ سامان پہلے سے پڑتا ہے۔ اور بعض او قات وہ سامان پہلے سے شمارے پاس موجود ہو تا ہے۔

#### اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود ہے

اگر وہ سامان ہمارے پاس پہلے سے تیار موجود ہے تو اس صورت میں ہمیں "امپورٹر" کے ساتھ "ایگر بین ٹو سل" کرنے کی ضرورت نہیں، بلکہ اس وقت "سیل" کرسکتے ہیں اور اس سے کہہ سکتے ہیں کہ ہم نے یہ سامان جہیں فروخت کیا۔ اور اس نے دہ سامان خرید لیا۔ اس صورت میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔

## اگر آرڈر موصول ہونے کے وقت مال موجود نہیں ہے

لیکن اگر وہ سامان پہلے سے ہمارے پاس تیار موجود نہیں ہے۔ بلکہ وہ سامان یا تو

خود تیار کرنا ہے، یا دو سرے سے تیار کرانا ہے، یا وہ سامان کی اور سے خریدنا ہے، تو اس صورت میں موجودہ قانون کے لحاظ سے اس سامان کی آگے بیج کرنے میں کوئی قباحت نہیں، اس لئے کہ موجودہ قانون کے اعتبار سے جس چیز کو ہم فروخت کررہے ہیں، اس کا وجود میں ہونا، یا اپنی ملکیت میں ہونا، یا قبنے میں ہونا کوئی شرط نہیں ہے۔ یکی وجہ ہے کہ قانونی اعتبار سے "فارورڈ سل" میں کوئی قباحت نہیں۔ لیکن شرعی احکام کے لحاظ سے یہ ضروری ہے کہ جس چیز کو آپ فروخت کررہ ہیں۔ وہ وجود میں آچی ہو، اور وہ چیز "سیلر" (بائع) کی ملکیت میں ہو، اور اس کے قبنے میں بھی ہو، اور اس کے قبنے میں بھی ہو، البتہ چاہ اس پر حقیقی قبضہ ہو۔ یا حکی و عرفی قبضہ ہو۔ اب مسکلہ بیہ کہ اگر ایک چیز ہمارے پاس موجود نہیں ہے، اور اس چیز کا آرڈر ہمارے پاس سے کہ اگر ایک چیز ہمارے پاس موجود نہیں ہے، اور اس چیز کا آرڈر ہمارے پاس ہے کہ اگر ایک چیز ہمارے پاس مورت میں ہم اس آرڈر دینے والے کے ساتھ "سیل" (بھے) کا معاملہ ہم س صورت میں ہم اس آرڈر دینے والے کے ساتھ "سیل" (بھے) کا معاملہ ہم س شرائط کا لحاظ رکھا جائے گاجن کا ذکر اوپر تفصیل سے آگیا۔

اب سوال یہ ہے کہ جب ہمارے پاس کسی دو مرے ملک سے ایسی چیز کا آرڈر آیا جو ہمارے پاس موجود نہیں ہے۔ لہذا ہم نے آرڈر دینے والی پارٹی کے ساتھ "ایگریمنٹ ٹو سیل" (وعد ہُ بج) کرلیا، تو یہ "ایگریمنٹ ٹو سیل" "حقیقی سیل" میں کس وقت تبدیل ہوگا؟ اور کس مرطے پر ہم یہ کہیں گے کہ اب "سیل" (بج) ہوگئی۔ اور "مکیت" خریدار کی طرف خطل ہوگئ؟ اور اس کا "رسک" (خطرہ) ضمان) خریدار کی طرف خطل ہوگیا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ جب "ایگریمنٹ ٹو سیل" (وعدہ نظ) کے تعد ہم نے آرڈر کا سامان بازار سے خرید لیا۔ یا ور سامان خود تیار کرالیا، اور اب وہ سامان ہمارے تخضے میں آگیا، اور اس مرسلے میں ہے کہ ہم وہ سامان "امری میج دیں۔ اور اس کو جہاز پر چڑھادیں۔ اس وقت "حقیقی سیل" کرنے "امپورٹر" کو بھیج دیں۔ اور اس کو جہاز پر چڑھادیں۔ اس وقت "حقیقی سیل" کرنے

کی دو صور تیں ہو سکتی ہیں۔ ایک صورت تو یہ ہے کہ جس وقت وہ تیار ہو کر ہمارے قضے میں آگیا۔ اس وقت ہم ایک جدید "اوفر" (ایجاب) کریں یہ اوفرچاہ فون کے ذریعہ ہو، یا فیکس کے ذریعہ یا ٹیکس کے ذریعہ ہو۔ یا کسی اور ذریعہ سے ہو، اور خریدار اس اوفر کو قبول کرے اس وقت حقیق سیل منعقد ہوجائے گی- دوسری صورت یہ ہے کہ بعض او قات ایجاب و قبول کے بغیر محض چیز لینے اور دیے سے بھی حقیقی بیع منعقد ہوجاتی ہے، جس کو "بیع تعاطی" کہا جاتا ہے۔ چونکہ پہلے سے خریدار کے ساتھ "وعدہ نیج" کا معاملہ ہوچکا ہے، اور جب وہ سامان تیار ہو کر ہمارے قبضے میں آگیا، اس وقت ہم نے خریدار (امپورٹر) کی طرف روانہ کردیا۔ توجس وقت ہم وہ سامان "شینگ ممینی" کے حوالے کردیں گے، تو یہ حوالہ کردیا تع تعاطی کے طور پر ایجاب و قبول سمجما جائے گا۔ اور اس وقت "رئیج" منعقد موجائے گی- اور "بيع" منعقد ہونے كے ساتھ ساتھ اس سامان پر قبضہ بھى خرىدار كا ہوگيا۔ (اس كئے کہ "شپنگ سمپنی" بحثیت خرروار کے وکیل کے اس سامان پر قبضہ کرتی ہے۔ جس کی تفصیل آگے آرہی ہے) لہذا اس سامان کا "ضان" (رسک) بھی خریدار (امپورٹر) کی طرف منتقل ہوجائے گا۔

فلاصہ یہ ہے کہ اگر رہیج کے وقت سامان تیار بائع کے پاس موجود ہے تو اس صورت میں فوراً اس وقت منعقد ہوجائے گی، اور اگر سامان اس وقت موجود نہیں تھا۔ بلکہ بعد میں تیار کیا گیا تو جس وقت ''ایکسپورٹر (بائع) وہ سامان ''شپنگ کمپنی'' کے حوالے کرے گا، اس وقت حقیقی رہے منعقد ہوجائے گی۔ گویا کہ رہیے منعقد ہونے کے لئے یہ ''یوائٹ آف ٹائم'' ہے۔

## مال کارسک کب منتقل ہو تاہے؟

دو مرا مسئلہ یہ ہے کہ عام طور پر اس سامان کے ''شیمنٹ'' (سامان کو جہاز کے ا ذریعہ امپورٹر کی طرف منتقل کرنے) کے تین طریقے ہوتے ہیں۔ پہلا طریقہ ایف، او یی، F.O.B دو سرا طریقه C.and F تیسرا طریقه C.I.F بو تا ہے۔

پہلے طریقے میں "ایکیپورٹر" کی صرف یہ ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ سامان جہاز پر روانہ کرادے، آگے اس کا کرایہ اور دو سرے مصارف خود "امپورٹر" ادا کر تا ہے۔ اس صورت میں "شپنگ سمپنی" امپورٹر کی ایجنٹ ہوتی ہے۔ لہذا جس وقت شپنگ سمپنی اس سامان کی ڈیلیوری (قبضہ) لے گی تو اس کا قبضہ "امپورٹر" کا قبضہ سمجھا جائے گا۔ اور اس سامان کا "رسک" (ضان) اس وقت امپورٹر (خردوار) کی طرف منتقل ہوجائے گا۔

اگر دو مرے طریقے یعنی C and F کے طریقے سے مال روانہ کیا تو اس صورت میں اس سامان کو بھیجے کا کرایہ "ایکیپورٹر" (بائع) ادا کرتا ہے۔ اس صورت میں تاجروں کے درمیان تو موجودہ "عرف" یہ ہے کہ می اینڈ ایف کی صورت میں بھی "شینگ کمپنی" کو امپورٹر (خریدار) ہی کا ایجنٹ سمجھاجاتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ شریعت کے اعتبار سے اس کا کیا تھم ہے؟ تو ہم نے اس مسکلہ کی تحقیق کے لئے علاء شریعت کے اعتبار سے اس کا کیا تھم ہے؟ تو ہم نے اس مسکلہ کی تحقیق کے لئے علاء کرام کی ایک معلق من منعقد کی تھی۔ اس مجل میں بھی بحث و مباحثہ کے بعد اس نتیج پر پہنچ کہ اس "عرف" میں شرعاً کوئی حرج نہیں، یعنی اس دو مرے طریقے میں بھی بہب کہ کرایہ "ایکیپورٹر" ادا کررہا ہے، شپنگ کمپنی ہی کو "امپورٹر" کا ایجنٹ سمجھا جائے، لہذا جس وقت "ایکیپورٹر" نے وہ سامان شپنگ کمپنی کے حوالہ کردیا، اس وقت اس سامان کا ضمان (رسک) امپورٹر (خریدار) کی طرف منتقل ہوجائے گا۔ اگر تیمرے طریقے کے ذریعہ ہو تو چونکہ تیمرا طریقہ بھی دو مرے طریقے کی طرح ہون اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے، صرف اتا فرق ہے ک اس میں ایکیپورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے۔

اگر تیرے طریقہ کے ذریعہ ہو تو چونکہ تیسرا طریقہ بھی دو سرے طریقے کی طرح ہے، صرف اتنا فرق ہے ک اس میں ایک پیورٹر، امپورٹر کے لئے مال کا بیمہ کراتا ہے اور اس بیمہ کافاکدہ بھی امپورٹر کو حاصل ہو تا ہے، ایک پیورٹر بیمہ کرانے اور مال جہاز پر چڑھانے کے بعد فارغ ہوجاتا ہے۔ لہذا اس کا حکم بھی دو سرے طریقے کی طرح ہوگا۔ گویا عرف عام کی وجہ سے Candf ، FOB، اور CIF تیوں طریقوں میں شہنٹ کے بعد مال کارسک امپورٹر کی طرف شرعاً منقل ہوجاتا ہے۔

## ایگریمنٹ ٹوسیل کی تنکیل نہ کرنا

تیرا مسله یہ ہے کہ اگر "امپورٹر" اور ایکسپورٹر" کے درمیان "ایگریمنٹ ٹو

یل" (وعدہ بھے) ہوا ہے، اور ابھی حقیق بھے نہیں ہوئی۔ اس صورت میں اگر
"ایکسپورٹر" اس وعدہ بھے کو پورا نہ کرے اور اس وعدہ کو پورا کرنے ہے انکار

کردے تو اس صورت میں "امپورٹر" کی قتم کی چارہ جوئی کرسکتا ہے یا

نہیں؟ — یا "ایکسپورٹر" تو اپنا وعدہ پورا کررہا ہے، لیکن "امپررٹر" اس سامان کو
لینے سے انکار کردے، اور اس وعدے کی خلاف ورزی کرے تو اس صورت میں
"ایکسپورٹر" کیا چارہ جوئی کرسکتا ہے؟

موجووہ قانون میں یہ بات ہے کہ "ایگر پمنٹ ٹو سیل" (وعدہ بیع) کی خلاف ورزی کی صورت میں کسی بھی دو سرے فرنق کو چینیے والے حقیقی نقصانات کا دعوی کیا جاسکتا ہے۔ اور اگر وہ نقصانات کی اللفی نہ کرے تو اس کے خلاف مقدمہ کیا جاسكا ہے۔ ليكن شرى نقطه نظرے "أيكر يمنث او يل" چونكه ايك وعده ہے۔ اور وعده کو بورا کرنا شرعی اور اخلاقی فریضہ ہے، وعدہ کرنے والے کو چاہئے کہ وہ اس وعدہ کو پورا کرے، لیکن اگر کوئی شخص اپنے وعدے کو پورا نہ کرے تو اس کے بارے میں شرعی حکم نیہ ہے کہ وہ شخص گناہ گار تو ہوگا، لیکن دنیا کے اندر اس سے سى قسم كا مطالبه نهيس كيا جاسكنا، نه اس پر دباؤ ذالا جاسكتا ہے. اس كى مثال "منگن" ہے۔ یہ "منگن" ایک وعدہ نکاح ہے، اور "نکاح" ایک حقیق معاملہ ہے۔ اب اگر ایک شخص نے "منگنی" کرلی، لیکن بعد میں اس نے نکال کرنے سے انکار ا كرديا تو اييا شخص كناه كار ب- اس في وعده خلافي ك كناه كا ار تكاب كيا- اخلاقي اعتبارے اس نے ایک بہت براکام کیا۔ اور معاشرے میں اس کو بری نگاہ سے دیکھا جائے گا۔ لیکن اس کے خلاف عدالت میں یہ مقدمہ دائر نہیں کیا جاسکا کہ اس ۔ نے نکاح کرنے کا وعدہ کیا تھا۔ اور اب یہ اس وعدہ سے مرکیا ہے۔ لبذا عدالت کے

ذریعہ اس کو نکاح پر اور اس وعدہ کے پورا کرنے پر مجبور کیا جائے۔ عدالت میں یہ مقدمہ نہیں چلایا جاسکتا۔ لہذا عام حالات میں وعدہ کا تھم یہ ہے کہ وہ عدالت کے ذریعہ زبردتی پورا نہیں کرایا جاسکتا۔

ذریعہ زبرد کی پورا ہیں ترایا جاسلا۔

لیکن تجارت میں چونکہ وعدے کی بڑی اہمیت ہوتی ہے۔ اور تاجر وعدہ کی بنیاد پر بعض او قات بہت ہے ایسے اقدامات کرلیتا ہے جس پر اس کے پینے بھی خرچ ہوتے ہیں، اور محنت بھی خرچ ہوتی ہے، اب اگر وعدہ کرنے والا بعد میں یہ کہدے کہ میں تو اس وعدہ کو پورا نہیں کرتا تو اس صورت میں دو سرے آدی کا شدید نقصان واقع ہو سکتا ہے، اس لئے بعض فقہاء کرام نے اس کی اجازت دی ہے کہ دو ہاتوں پر مجبور کر عتی ہے، ایک یہ کہ یا تو وہ اپنا وعدہ پورا کر سے ادر عدالت اس کو دو ہاتوں پر مجبور کر عتی ہے، ایک یہ کہ یا تو وہ اپنا وعدہ پورا کر ہے۔ مثلاً اگر سامان جینے کا وعدہ کیا ہے تو وہ سامان جیجے۔ اور اگر سامان خریدے کا وعدہ کیا ہے تو اس کو خریدے۔ دو سرے یہ کہ یا تو وہ اپنا وعدہ نے اس وعدے کو پورا کرنے خریدے۔ دو سرے یہ کہ اگر وہ شخص کی وجہ سے اپنے اس وعدے کو پورا کرنے پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج پر قادر نہ ہو تو اس صورت میں بعض فقہاء نے اس سے "نقصان" (ڈیمیج

#### وعده خلافی کی وجہ سے نقصان کی تفصیل

لیکن آج کل تجارت کے اندر نقصان (ڈیمییز) کا جو تصور ہے۔ اس میں اور شرعی اعتبار سے جر ، نقصان کے وصول کرنے کی بعض فقہاء نے اجازت دی ہے۔ الن دونوں میں بڑا فرق ہے۔

آج کل کے عدالتی نظام میں جن وہ نقصانات" (ڈیمیچر) کو وصول کرنے کی اجازت اور گنجائش ہوتی ہے، اس کی بنیاد متوقع نفع ''اپرچونیٹی کاسٹ'' پر ہوتی ہے، مثلاً فرض کیجئے کہ میں نے ایک شخص سے یہ وعدہ کرلیا کہ میں یہ سامان تم کو فروخت کروں گا۔ اس نے وعدہ کرلیا کہ یہ سامان خرید لوں گا، لیکن بعد میں اس نے خرید نے سے انکار کردیا۔ اگر وہ میرے سے وہ سامان خرید لیتا تو اس صورت میں مجھے کتنا نقصان ہوا، اس لئے کتنا نقع ہوتا، اور اس کے نہ خرید نے کی صورت میں مجھے کتنا نقصان ہوا، اس لئے کہ وہ سامان مجھے تیسرے شخص کو کم دام میں فروخت کرنا بڑا، اب قیمتوں کے درمیان فرق کو "نقصان" تصور کرکے یہ کہا جاتا ہے کہ وہ عدالت میں اس نقصان کا دعوی کرسکتا ہے۔

یا مثلاً آبک رقم میں نے آبک مہینے تک اپنے پاس اس وعدہ کی بنیاد پر روک کر رکھ لی کہ فلاں شخص ہے وہ سامان خرید لوں گا۔ سامان کے مالک نے بھی یہ وعدہ کرلیا کہ وہ سامان فروخت کردے گا۔ بعد میں اس نے سامان فروخت کرنے ہے انکاد کردیا تو اس صورت میں میرا نقصان ہوا، کیونکہ اگر میں یہ رقم کسی "انٹرسٹ بیئر اسکیم" میں لگاتا تو مجھے اتنا نقع ملتا، لیکن چونکہ اس نے وعدہ کرلیا تھا۔ اور اس وعدہ کی وجہ سے میں نے وہ رقم اسکیم میں نہیں لگائی، تو اس کی وجہ سے اس نقع سے محروم ہوگیا۔ میں عدالت میں اس نقصان کا دعوی کرسکتا ہوں۔ اس فتم کے محروم ہوگیا۔ میں عدالت میں اس نقصان کا دعوی کرسکتا ہوں۔ اس فتم کے نقصانات کا متوقع نقع اپرچونین کاسٹ کی نمیاد پر حساب (کلکولیٹ) کیا جاتا ہے۔

## نقصان کی شرعی تفصیل

شریعت میں اس قتم کے نقصانات کا اعتبار نہیں۔ بلکہ شریعت میں دو چیزوں کے درمیان فرق رکھا گیا ہے۔ ایک چیز ہے "نفع کا نہ ہونا" دو سری چیز ہے "نقصان ہونا" ان دونوں میں فرق ہے، "نقصان" ہونے کا مطلب یہ ہے کہ واقعۃ میرے کچھ پینے خرچ ہوگئے، اور "نفع نہ ہونے" کا مطلب یہ ہے کہ ہم نے اپنے ذہن میں یہ تصور کرطیا تھا کہ اس معاملے میں اتنا نفع ہوگا، لیکن بعد میں اتنا نفع نہیں ہوا، آج کل کے تاجروں کی اصطلاح میں اس نفع نہ ہونے کو بھی "نقصان" سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ جب کم شرعاً اس کو "نقصان" نہیں کہا جاسکا۔ مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور مثلاً ایک چیز آپ نے دس روپے کی خریدی۔ آپ نے اپنے ذہن میں تصور

کرلیا کہ میں اس چیز کو پندرہ روپے کی فروخت کرکے پارنج روپے نئے کماؤں گا۔ اب ایک فریدار آیا، اور اس نے وہ چیز پندرہ روپے کے جائے کاروپ میں فرید لی، تو آپ کی نظر میں اور تاجروں کی نظر میں اس کو نقصان سمجھاجائے گا کہ تین روپے کا نقصان ہوگیا، لیکن شرعاً اس کو نقصان نہیں کہا جائے گا، بلکہ شرعاً نقصان اس وقت متصور ہوگا جب آپ اس چیز کو ۹ روپے میں فروخت کردیں۔ لہذا آج کل "اپرچونیٹی کاسد،" (متوقع نفع) کی بنیاد پر حساب کلب کرک نقصان کا ، تغین کرلیا جاتا ہے۔ شریعت میں ایسے نقصان کا کوئی اعتبار نہیں۔ ہرجال، یہ نفصیل وعدہ "کے بارے میں خی۔

#### ایکسپورٹ کرنے کے لئے سرمایہ کاحصول

"ایکپ درث" کے معاطے میں ایک اہم حصہ "ڈاکومنٹ کریڈٹ"کا ہو اہے۔
عام قاعدہ تو یہ ہے کہ "آدی چادر دیکھ کر پاؤں پھیلائے"۔ معاشیات کا بھی ہی اصول ہے، اور نریعت نے بھی ہمیں یہ اصول سھایا ہے۔ لیکن آج کل عملی طور پر اصول ہے اور نریعت نے بھی ہمیں یہ اصول اپنایا ہوا ہے کہ "آدی پاؤں پہلے لوگون نے اس اصول کے برخلاف یہ اصول اپنایا ہوا ہے کہ "آدی پاؤں پہلے پھیلائے اور چادر بعد میں تلاش کرے" چنانچہ "ایکپورٹ" کے اندر بھی یہ کیا جاتا ہے کہ آدی مال جھینے کا آرڈر پہلے عاصل کرلیتا ہے۔ جب کہ نہ اس کے پاس مال ہوتا ہے، اور نہ ہی مال خرید نے کے لئے پسے موجود ہوتے ہیں، قطع نظراس سے کہ ہوتا ہے، اور نہ ہی مال خرید نے کے لئے پسے موجود ہوتے ہیں، قطع نظراس سے کہ یہ طریقہ اخلاقی اعتبار سے پشدیدہ نہیں پھر بھی ہم رائج طریقے کی شری جیٹیت پر خور سے بہا۔

"ایکسپورٹر" کو مال خریدنے کے لئے پینے کی ضرورت ہوتی ہے، چنانچہ وہ کسی بینک یا کسی مالیاتی ادارے سے رجوع کرتا ہے کہ وہ سرمایہ کاری کرنے، اور پینے فراہم کرے، اور اس پینے سے "ایکسپورٹر" مال تیار کرئے آرڈر سپلائی کرے، جس کو آج کل "ایکسپورٹ فائیناننگ" کہاجاتا ہے۔

پوری دنیا میں اس وقت جو نظام رائے ہے۔ اس کے مطابق ہربینک ہرادارہ اس
کام کے لئے سرمایہ فراہم کردے گا۔ لیکن اس کی بنیاد "انٹرسٹ" (سود) پر ہوگی۔
اب سوال یہ ہے کہ اگر کوئی مسلمان یہ چاہے کہ اس مقصد کے لئے جھے غیرسودی
سرمایہ حاصل ہوجائے تو اس کا طریقہ کار کیا ہوگا؟ یا دو سرے لفظوں میں یوں کہا
جاسکتا ہے کہ اگر ہم ایس معیشت قائم کرنا چاہیں، جو اسلامی بنیادوں پر قائم ہو تو ایسی
معیشت میں "ایکیپورٹ فائیانگ" کس طرح ہوسکے گی؟

## ایکسپورٹ فائیانسنگ مے طریقے

ایکسپورٹ "فائیاننگ" کے دو طریقے رائج ہیں:

🛈 پری شیمنٹ فائمیاننگ۔

پوسٹ شینٹ فائیاننگ

## بری شیمنٹ فائینانسنگ اور اس کااسلامی طریقیہ

"پری شپ منٹ فائیانگ" کا طریقہ یہ ہے کہ ایکسپورٹر پہلے آرڈر وصول کرتا ہے، جبکہ اس کے پاس مال سلائی کرنے کے لئے رقم نہیں ہوتی، آرڈر وصول ہونے کے بعد وہ پہلے رقم کے حصول کی فکر کرتا ہے، اب آگر ایکسپورٹر یہ چاہے کہ وہ غیر سودی طریقے سے کسی بینک یا مالیاتی ادارے سے پینے حاصل کرے، تو اس کا طریقہ بہت آسان ہے، وہ یہ ہے کہ اس "فائیانگ" کو "مشار کہ" کی بنیاد پر عمل میں لایا جائے کہ "ایکسپورٹر" کے پاس معین طور پر ایک آرڈر موجود ہے، اور آرڈر میں عام طور پر اس سامان کی قیت بھی متعین ہوتی ہے کہ اس قیت پر اتنا سامان فراہم کیا جائے گا۔ اور اس قیت کی بنیاد پر بینک میں "ایل سی" (L.C) کھی ہوئی ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس سامان کے فراہم کرنے پر اتنا نفع سلے ہوئی ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس سامان کے فراہم کرنے پر اتنا نفع سلے ہوئی ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس سامان کے فراہم کرنے پر اتنا نفع سلے

گا۔ اور 'کاسٹ' (خرچہ) بھی طے شدہ ہے۔ اس لئے کہ کاسٹ ہی کی بنیاد پر 'قیت' کا لغین کیا جاتا ہے۔ لہذا کاسٹ بھی تقریباً متعین ہے، قیت بھی تقریباً متعین ہے، قیت بھی تقریباً متعین۔ اور اس پر ملنے والا منافع تقریباً متعین ہے۔ اب اگر کوئی بینک یا مالیاتی ادارہ اس خاص معاملہ (ٹرانزکش) کی حد تک "ایکسپورٹر" کے ساتھ "مشارکہ"کرے، اور ایکسپورٹر سے یہ کہ ہم آپ کو سموایہ فراہم کرتے ہیں، آپ آرڈر کے مطابق مال تیار کرکے "ایکسپورٹ" کریں۔ اور پھر"امپورٹر" کی طرف سے جو رقم آگے گی۔ اور جو منافع ہوگا، وہ ہم اس تناسب کے ساتھ آپس میں تقسیم کرلیں گے تو اس طرح بہت آسانی سے سود کے بغیر فائیناننگ حاصل ہوجائے گی۔

البتہ "مشارکہ" کے لئے یہ ضروری ہے کہ کچھ رقم "ایکسپورٹر" بھی لگائے۔
اور باقی رقم بینک یا مالیاتی ادارہ لگائے۔ لیکن اگر "ایکسپورٹر" اپی طرف سے کوئی رقم
نہ لگائے۔ بلکہ ساری رقم بینک یا مالیاتی ادارے کی ہو تو اس صورت میں "مضاربہ"
کا معالمہ کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے کہ "مضاربہ" کے اندر ایک فرایق کا سموایہ ہو تا
ہے، اور دو سرے فرایق کا کام اور عمل ہو تا ہے۔ لیکن عام طور پر یہ ہو تا ہے کہ
"ایکسپورٹر" بھی اپنا کچھ نہ بچھ سموایہ ضرور لگاتا ہے، اس لئے اس کو "مشارکہ" ہی
کہا جائے گا۔ اور منافع کی شرح بھی باہمی رضامندی سے متعین کی جاسکتی ہے۔
بہرصال، "پری شیمنٹ فائیانگ" میں بہت آسانی کے ساتھ "مشارکہ" کیا جاسکتا

## بوست شمنت فائميانسك اوراس كااسلامي طريقه

دو سراطریقہ "پوسٹ شیمنٹ فائیناننگ" کا ہے۔ اس میں یہ ہوتا ہے کہ "ایکسپورٹر" آرڈر کا سامان روانہ کرچکا ہے۔ اور اس کے پاس "بل" موجود ہے۔ لیکن اس بل کی رقم آنے میں کچھ مدت باقی ہے۔ لیکن "ایکسپورٹر" کو فوری طور پر پیسوں کی ضرورت ہے۔ چنانچہ وہ بل لے کر بینک کے پاس جاتا ہے۔ اور اس سے

کہتا ہے کہ اس بل کی رقم وقت آنے پر "آمپورٹر" ہے تم وصول کرلینا، اور مجھے
اس بل کی رقم تم ابھی دیدو۔ چنانچہ بینک اس بل میں ہے کچھ کوتی کرکے باتی رقم
"ایکسپورٹر" کو دیدیتا ہے۔ جس کو "بل ڈسکاؤ ٹٹٹک" کہا جاتا ہے۔ مثلاً ایک لاکھ
روپے کا بل ہے تو اب بینک دس فیصد کوتی کرکے ۹۰ ہزار روپے "ایکسپورٹر" کو
دیدیتا ہے، اور بعد میں "امپورٹر" ہے بل کی پوری رقم ایک لاکھ روپے وصول کرلیتا
ہے۔ "بل ڈسکاؤ نٹٹگ" کا یہ طریقہ شریعت کے مطابق نہیں ہے، ناجائز ہے۔ اس
لئے کہ اس میں "سودی" معالمہ پایا جارہا ہے۔

#### بل ڈسکاؤ نٹنگ کاجائز طریقیہ

اس "بل فرسکاو نظیگ" کو اسلامی طریقے پر کرنے کے لئے دو صور تیں ممکن بیں۔ ایک یہ کہ جس "ایک پیورٹر" کا پوسٹ شہنٹ فائیاننگ" کرنے کا ارادہ ہو۔ وہ شہنٹ اور سامان بھیجنے سے پہلے بینک کے ساتھ "مشار کہ" کرلے۔ جس کی تفصیل اوپر گذری۔ دو سری صورت یہ ہے کہ "ایک پیورٹر" امپورٹر کو سامان بھیجنے سے پہلے وہ سامان بینک یا کسی مالیاتی ادارے کو "ایل سی" کی قیمت سے کم قیمت پر فروخت کردے۔ اور پھر بینک یا مالیاتی ادارہ "امپورٹر" کو "ایل سی" کی قیمت پر فروخت کردے۔ اور اس طرح دونوں قیتوں کے در میان جو فرق ہوگا۔ وہ بینک کا نفع ہوگا۔ مثلاً "ایل سی" ایک لاکھ روپے کی کھولی ہے۔ تو اب "ایک پورٹر" بینک کو وہ سامان مثلاً پچانوے ہزار روپے میں فروخت کردے۔ اور بینک "امپورٹر" کو ایک سامان مثلاً پچانوے ہزار روپے میں فروخت کردے۔ اور بینک کو حاصل ہوجائیں

لیکن یہ دو سری صورت ای وقت ممکن ہے جب کہ ابھی تک "امپورٹر" کے ساتھ "حقیق بچ" نہیں ہوئی۔ بلکہ ابھی تک "وعدہ بیح" (ایگریمنٹ ٹوسیل) ہوا ہے۔ لہذا اگر "امپورٹر" کے ساتھ "حقیق بچ" ہو چکی ہے تو پھریہ صورت اختیار کرنا

مکن نہیں۔ بہرحال اس طرح سے ایکسپورٹر کو اپنی لگائی ہوئی رقم فوراً وصول موجائے گ۔ اور اس کو مدت آنے کا انظار نہیں کرنا بڑے گا۔ البتہ بینکوں میں "دبل ڈسکاؤنٹ'' کرنے کلجو طریقہ اس وقت رائج ہے، وہ شری لحاظ سے جائز نہیں۔ بل ڈسکاؤ نٹنگ کے سلسلے میں ایک اور تجویز بھی دی گئی ہے۔ وہ تجویز بھی چند شرائط کے ساتھ قابل عمل ہو سکتی ہے۔ لیکن عام طور پر وہ شرائط پوری نہیں موتیں۔ اس وجہ سے اس تجویز پر عمل کرنے کی اجازت نہیں دی جاتی، لیکن اگر کوئی شخص شرائط کا لحاظ کرتے ہوئے اس تجویز پر عمل کرنا چاہے تو اس کا راستہ موجود ہے۔ وہ یہ کہ جو شخص بینک سے "بل ڈسکاؤنٹ" کرانا چاہتا ہے۔ وہ بینک کے ساتھ دو معاملات (ٹرانزکشن) علیحدہ علیحدہ کرے۔ ایک معاملہ یہ کرے کہ ایکسپورٹر بینک کو امپورٹر سے سامان کی قیت وصول کرنے کے لئے اپنا ایجنٹ بنائے کہ تم میری طرف سے امپورٹر سے پیے وصول کرکے مجھے دیدو، اور بینک ایجنٹ بننے اور امپورٹر سے قیت وصول کرنے پر ایکسپورٹر سے "مروس چارج" وصول کرے — دو مرا معاملہ یہ کرے کہ بینک "ایل سی" کی رقم سے کچھ کم رقم کاغیر سودی قرضہ "ایکسپورٹر"کو فراہم کرے۔

مثلاً فرض کریں کہ ایکیپورٹر جو بل ڈسکاؤنٹ کرانا چاہتا ہے۔ وہ بل ایک لاکھ روپے کا ہے۔ اب ایکیپورٹر بینک سے ایک معالمہ یہ کرے کہ بینک کو ابنا ایجنٹ بنائے۔ اور اس سے کہے کہ تم یہ رقم امپورٹر سے وصول کرکے جھے فراہم کرو، میں اس پر تمہیں پانچ بزار ردپے "سروس چارج" ادا کروں گا۔ دو سرا معالمہ یہ کرے کہ وہ بینک سے پچانوے بزار روپے کا غیر سودی قرضہ حاصل کرے۔ اور بینک سے یہ کہے کہ جب میرے بل کی رقم تمہیں وصول ہوجائے تو اس میں سے تم پچانوے بزار روپے کا ابنا قرض وصول کرلینا۔ اور پانچ بزار روپے سروس چارج کے وصول کرلینا۔ اس طرح یہ معالمہ برابر سرابر ہوجائے گا۔

مندرجہ بالا تجویز پر عمل کرنا ممکن ہے، لیکن اس میں ایک شرط نہایت ضروری

ہے۔ اس کے بغیریہ معالمہ شریعت کے مطابق نہیں رہے گا۔ وہ یہ کہ "سروس چارج" کی جو رقم آپس میں طے کی جائے گی۔ وہ بل کی ادائیگی کی مت سے شلک نہیں ہوگا۔ بین سروس چارج بل کی میچوریٹ کی پیریڈ سے ریلیٹڈ نہیں ہوگا۔ مثلاً یہ نہیں ہوسکتا کہ اگر بل کی ادائیگی کی مت تین ماہ ہے تو سروس چارج چار بزار روپ ہوگ، گویا ہوگ، اور اگر ادائیگی کی مت چار ماہ ہے تو "سروس چارج" چھ بزار روپ ہوگ، گویا کہ بل کی ادائیگی کی مت میں اضافے سے "سروس چارج" میں اضافہ نہیں کیا

عاسك كا، البته الك لم سم "سروس چارج" مقرر كى جاسكتى ہے۔ اس شرط كے ساتھ اس تجويز پر بھى عمل كرنا شرعاً جائز ہے۔

"ایکسپورٹ فائیاننگ" کے بارے میں یہ چند وضاحتیں تھیں۔ اب فارن ایکسچنج کی پیٹگی بکنگ پر غور کرتے ہیں۔

## فارن المسيخينج کی پیشگی بگنگ

یہاں پہلا مسلہ یہ ہے کہ فارن ایکچینج کو پہلے سے بک کرانا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں پہلے کرنسی کی خرید وفروخت کے چند اصول سمجھ لیں، پھر ان اصولوں کی روشنی میں اس مسلے کا جائزہ لینا آسان ہوگا۔

## کرنسی کی خریدو فروخت کے اصول

پہلا اصول یہ ہے کہ ایک کرنی کا دو سری کرنی سے تبادلہ کرنا شرعاً جائز ہے،
اور تبادلہ کے وقت باہمی رضامندی سے کرنی کی جو قیمت چاہیں مقرر کر سکتے ہیں،
البتہ جن ملکوں میں اس ملک کی کرنی کی کوئی قیمت مرکاری طور پر مقرر کردی گئ
ہوتا ہور اس قیمت سے کم و بیش پر کرنی کو خریدنا اور فروخت کرنا قانوناً منع ہوتا
ہے، اور اس قیمت کی خلاف ورزی کی وجہ سے کی زیادتی پر کرنی کو تبدیل

کرنا شرعاً بھی منع ہوگا، اس لئے کہ بلاوجہ کسی قانون کی خلاف ورزی شرعاً جائز نہیں ہوتی۔ لیکن اس تباد، یں سود کا عضر نہیں پایا جائے گا۔ اور نہ سود کی وجہ سے عدم جواز کا تھم گے گا۔

مثلاً فرض کریں کہ پاکتان میں ڈالرکی قیت تیں روپے سرکاری طور پر مقرر کردی گئی ہے۔ اب دو آدی آپس میں ڈالرکی خرید و فروخت کا معالمہ کریں۔ فروخت کنندہ کیے کہ میں اکتیں روپے کے حساب سے ڈالر فروخت کروں گا۔ تو اس کو سودی معالمہ نہیں کہا جائے گا۔ لیکن چونکہ حکومت نے ڈالر کی قیت تیں روپے مقرر کردی ہے۔ اور قانون کا احترام حتی الامکان ضروری ہے، اس لحاظ سے اس معاطے میں کراہت آجائے گی کہ انہوں نے قانون کی ظان ورزی کی۔ لیکن اگر حکومت نے اوپن مارکیٹ میں کرنی کے تبادلے کی کمی بیشی کے ساتھ اجازت دیری ہو تو پھر شرعاً بھی یہ تبادلہ جائز ہوگا جیسا کہ آجکل ہورہا ہے۔

دو سرا اصول یہ ہے کہ جب دو کرنسیوں کا باہم تبادلہ کیا جارہا ہو تو اس وقت یہ ضروری ہے کہ معالے کے وقت مجلس میں ایک فریق کرنی پر ضرور قبضہ کرلے۔ چاہے دو سرا فریق اس وقت قبضہ نہ کرے بلکہ بعد میں کرلے۔

تیرا اصول یہ ہے کہ اگر ایک فریق نے تو نقد ادائیگی کردی ہو۔ دوسرے فریق نے ادائیگی کردی ہو۔ دوسرے فریق نے ادائیگی کے لئے متقبل کی تاریخ مقرر کردی ہو تو اس صورت میں کرنی کی جو قیمت آپس میں طے کی ہو وہ قیمت بازار کی قیمت سے کم و بیش نہ ہو، مثلاً آج میں نے ایک ہزار روپے پاکستانی دوسرے فریق کو دیدیئے۔ اور اس سے یہ کہا کہ تم ایک ماہ بعد مجھے استے ڈالر واپس کردینا۔ اس صورت میں ڈالمر کی جو قیمت مقرر کریں تو وہ قیمت بازار کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہئے۔ کیونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہئے۔ کیونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم و بیش نہ ہوئی چاہئے۔ کیونکہ اگر مارکیٹ کی قیمت سے کم آسانی کے ساتھ سود حاصل کیا جاسکے ڈراید سود کا دروازہ کھل جائے گا۔ اور بہت آسانی کے ساتھ سود حاصل کیا جاسکے گا۔۔ مثلاً میں نے اس سے کہا کہ بازار میں ڈالر کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے صاب سے ایک ہزار روپے کے ثال کی قیمت تو تیس روپے ہے اور تیس روپے کے صاب سے ایک ہزار روپے کے ثال کہ قار

تقریراً ۳۳ ڈالر بنتے ہیں۔ لیکن میں تم سے ایک ماہ بعد چالیس ڈالر وصول کروں گا، فاہر ہے کہ یہ معاملہ شرعاً جائز نہیں۔ کیونکہ اس طرح سود حاصل کرنا آسان موجائے گا، اور سود کا دروازہ کھل جائے گا۔

اوبات ما اور دو الموراران الله الله وقت ضروری ہے جب کرنی کی حقیق بع ہوری ہو، لیکن اگر حقیق بع نہیں ہورہی ہے۔ بلکہ "وعدہ بعی "ہورہاہے۔ لیکن آگر حقیق بع نہیں ہورہی ہے۔ بلکہ "وعدہ بعی "ہورہاہے۔ لیعیٰ دو فرئی آپس میں یہ وعدہ کررہے ہیں کہ متقبل کی فلال تاریخ کو ہم دونوں پاکتانی روپ کا ڈالر کے ساتھ تبادلہ کریں گے۔ اور وعدہ کے وقت نہ اس نے کرنی دی اور نہ اس نے دی۔ تو اس صورت میں مندرجہ بالا اصول اور شرائط اس "وعدہ بعی ریا اگو نہیں ہوں گی۔ لہذا اس وقت نہ تو یہ ضروری ہے کہ ایک فرای اس وقت مجلس میں نقد ادائیگی کردے۔ اور نہ یہ ضروری ہے کہ آپس میں مقرر کردہ قیت بازاری قیت ہے کم و بیش نہ ہو۔ بلکہ وعدہ کے وقت باہمی رضامندی سے جو قیت باہی رضامندی کے وقت باہمی رضامندی کے وقت باہمی رضامندی کے وقت باہمی رضامندی کے وقت باہمی رضامندی کے وقت جبکہ ایک طرف سے ادائیگی ای وقت ہورہی ہو، اور دو سری طرف سے ادھار ہو تو اس صورت میں بازاری قیت سے کم و بیش قیت مقرر کرنا درست نہیں ادھار ہو تو اس صورت میں بازاری قیت سے کم و بیش قیت مقرر کرنا درست نہیں ہوگا۔

لہذا اگر میں کی دوسرے فریق کے ساتھ یہ معاملہ کروں کہ فلاں تاریخ پر میں تم ہے استے ڈالر استے روپے میں خریدوں گا۔ تو اس وقت باہمی رضامندی ہے ہم جو ریٹ بھی مقرر کرلیں تو شرعاً اس کی گنجائش ہے، اس لئے کہ یہ وعدہ رکتے ہے۔ حقیق بج نہیں ہے۔ لیکن اتن بات ذہن میں رہے کہ کوئی بھی پارٹی محض وعدہ کی بنیاد پر کوئی «فیس" چارج نہیں کر سکت، مثلاً کوئی فریق یہ نہیں کہہ سکتا کہ میں نے چونکہ آپ سے یہ وعدہ کیا ہے کہ فلاں تاریخ کو اس ریٹ پر استے ڈالر فراہم کروں گا، لہذا اپنے اس وعدہ پر اتن فیس تم ہے وصول کروں گا، چاہے تاریخ آنے پر آپ گا، لہذا اپنے اس وعدہ پر اتن فیس تم ہے وصول کروں گا، چاہے تاریخ آنے پر آپ مجھ سے ڈالر فررست نہیں۔ ابلتہ

والركاجو ريث چاہيں مقرر كرسكتے ہيں۔

بہرحال، کرنسی کی خرید و فروخت کے بارے میں یہ چند اصول ہیں جو میں نے کر کردیئے۔

## فارن اليجينج كى بكنك كى فيس

اب اصل موضوع کی طرف لوث آتے ہیں۔ "فارن ایجیجینی" کی بھگ مختلف طریقوں سے ہوتی ہے۔ بعض او قات یہ ہوتا ہے کہ جو بینک فارن ایجیجینی کی بھگ کرتا ہے، وہ بکنگ کرنے کی فیس الگ سے وصول کرتا ہے۔ اگر بکنگ کی فیس علیحدہ سے وصول کرتا ہے جب تو یہ معالمہ شری اعتبار سے جائز نہیں۔ لیکن اگر بینک بکنگ کی کوئی فیس علیحدہ سے وصول نہ کرے، البتہ والرکا ریٹ آپس کی بابس مضامندی کی کوئی فیس علیحدہ سے وصول نہ کرے، البتہ والرکا ریٹ آپس کی بابس مارک ریٹ ہے جو چاہے مقرر کرے، اس میں یہ ضروری نہیں کہ وہ ریٹ بازار کے ریٹ کے مطابق ہو، تو یہ بکنگ وعدہ کی صورت میں جائز ہو سکتی ہے، بشرطیکہ اس معاملے میں کوئی اور فاسد شرط نہ لگائی گئی ہو۔

ایک سوال یہ ہے کہ اس وقت پاکتان میں بینک فارن ایجینج کی بگنگ پر فیس وصول کرتے ہیں یا نہیں؟ اس بارے میں مجھے متضاد اطلاعات ملی ہیں۔ بعض حضرات کہتے ہیں کہ وصول کرتے ہیں۔ جب کہ بعض دو سرے حضرات کہتے ہیں کہ کوئی فیس نہیں لیت، مجھے اس کے بارے میں کوئی حتی ثبوت نہیں مل سکا، البتہ اس کے بارے میں شرعی حکم میں نے بتادیا کہ اگر فیس ہے تو یہ بکنگ درست نہیں، اور اگر فیس ہے تو یہ بکنگ درست نہیں، اور اگر فیس ہے تو یہ بکنگ شرعاً جائز ہے۔

دو سرا سوال یہ ہے کہ بکنگ کرائے کی مقررہ تاریخ پر اگر فارن کرنی وصول نہیں کی گئی تو اس وقت بینک کیا معاملہ کر تا ہے؟ مثلاً اگر بالفرض میں نے تین دن بعد کی تاریخ کے لئے فارن ایمچینج بک کرایا، لیکن تاریخ آنے پر میں نے بینک سے وہ فارن ایمچینج وصول نہیں کیا تو کیا اس صورت میں میرے اوپر بینک کی طرف سے

کوئی هرجاند لازم ہوگایا نہیں؟ اس بارے میں بھی میں کوئی حتی بات نہیں کہ سکتا، اس لئے کہ مجھے اس کے بارے میں متضاد اطلاعات ملی ہیں۔ چنانچہ ایک صاحب نے وضاحت کرتے ہوئے بتایا کہ آج کل اسٹیٹ بینک آف پاکستان مختلف میعاد کے لئے فارن ایم پینج کی فارورڈ کبنگ کے لئے مختلف میعاد پر مختف ریٹ مقرر کرتا ہے اور پھراسٹیٹ بینک آف پاکتان کے مقرر کردہ ریٹ پر دوسرے تمام بینک "ایگریمنٹ ٹوسیل" بھی کرتے ہیں۔ اور حقیقی سے بھی کرتے ہیں۔ اور مختلف پیریڈ کے ساتھ مختلف ریٹ کا تعین بھی کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایک شخص بینک میں جاکر یہ کہتا ہے کہ میں تین مہینے کے لئے فارن ایکیچنج کی بکتگ كرانا جابتا ہوں، چنانچہ اسٹيث بينك كے ديئے ہوئے ريث يروہ بينك بك كرلے گا، اب اگر وہ شخص بعد میں کسی وقت بینک سے جاکر کھے کہ میں اپنی بگنگ کینسل کرنا چاہتا ہوں، تو اب بینک یہ ویکھا ہے کہ آج کا ریث کیا ہے؟ اس ریث کو سامنے ر کھتے ہوئے وہ یہ دیکھا ہے کہ کینسل کرنے میں بینک کافائدہ ہے یا نقصان ہے؟اگر بینک کا فائدہ محسوس ہو تا ہے تو بینک خاموثی سے کبنگ کینسل کر دیتا ہے۔ لیکن اگر بینک یہ ویکتا ہے کہ کینسل کرنے کے نتیج میں بینک کا نقصان ہے۔ اور پارٹی کا فائدہ ہے۔ تو بینک اس سے یہ کہتا ہے کہ آپ کی بگنگ کینسل کرنے کے نتیج میں بینک کا اتنا نقصان مورہا ہے۔ لہذا اتنے بینے آپ ادا کریں۔ البتہ بکنگ کے وقت کوئی فیس وغيره نهيس لي جاتى ہے۔ اور يه بكنگ محض ايك "وعدة بيع" موتا ہے۔

سر حلی میں اور است کے بارے میں جو ضروری احکام تھے وہ میں نے عرض کردیئے، اللہ تعالیٰ ہمیں ان احکام پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخردعوانا ان الحمد لله رب العالمين.

#### سوال وجواب

بیان کے بعد مختلف حفرات کی طرف سے مختلف سوالات کئے گئے، حفرت مولانا مظلیم نے ان سوالات کے تملی بخش جوابات دیے۔ جو بہاں پیش کئے جارہے ہیں۔(ادارہ)

#### وعدہ کیے ایک سے، بیج دو سرے سے

سوال (۱): آپ نے جیے عرض کیا کہ اگر "پوسٹ شمنٹ فائیاننگ" کو اسلامی الریقے پر کرنا ہو تو اس کا طریقہ یہ ہے کہ جب "ایکیپورٹر" کو آرڈر وصول ہو تو وہ "امپورٹر" کے ساتھ "ایگریمنٹ ٹو سل" (دعدہ بھے) کرلے، اس کے بعد "ایکیپورٹر" بینک یا مالیاتی ادارے کو ایل می قیمت سے کم قیمت پر وہ سامان فروخت کردے، اور پھر بینک یا وہ مالیاتی ادارہ براہ راست "امپورٹر" کو ایل می کی قیمت پر فروخت کردے۔ سوال یہ ہے کہ کیا یہ بات شریعت کے خلاف نہیں ہوگی کہ ایک طرف "ایکیپورٹر" امپورٹر کے ساتھ ایگریمنٹ ٹو سل" کردہا ہے، اور وسری طرف وہی سامان بینک کو فروخت کردہا ہے؟

جواب: میں نے عرض کیا تھا کہ "امپورٹر" ہے ابھی تک حقیقی بھے نہیں ہوئی،
بلکہ ابھی "وعدہ بھ" ہوا ہے، اور "ایکسپورٹر" کو نوری طور پر پلیوں کی ضرورت
ہے، اس لئے وہ بینک کے پاس جاکر یہ کہتا ہے کہ بجائے اس کے کہ یہ سامان میں
"امپورٹر" کو فروخت کروں۔ آپ فروخت کردیں۔ اور مجھ سے یہ سامان خرید

لیں۔ تو چونکہ "امپورٹر" کے ساتھ حقیق بیج تو ہوئی نہیں ہے۔ بلکہ وعدہ بیج ہوا ہے۔ اور "امپورٹر" کو تو سامان درکار ہے۔ اس سامان کو فراہم کرنے والا چاہے کوئی بھی ہو۔ لہذا "ایکسپورٹر" اپنے "ایگر بینٹ ٹو سیل" کو بینک کی طرف منتقل کردیتا ہے، اور اس میں "امپورٹر" کا کوئی نقصان نہیں ہے، اس لئے اس صورت میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔

ای طرح یہ بھی ممکن ہے کہ بینک "امپورٹر" سے کہے کہ سابقہ انگریمنٹ ٹو سل ختم ہوچکا، اور اب میرے ساتھ ایک نیا انگریمنٹ کرو، پھر بینک اس انگریمنٹ کے مطابق مال روانہ کردے تو یہ بھی جائز ہے۔

## ريبيث كالمستحق كون موكا

سوال (۱): اگر "ایکسپورٹر" کو باہر سے مال جیجے کا ایک آرڈر موصول ہوا۔ اس فے وہ آرڈر بینک کی طرف ٹرانسفر کردیا کہ یہ مال تم "امپورٹر" کو فروخت کردد (بس کی تفصیل سوال نمبرا میں گزر چکی) لیکن عام طور پر بینک چونکہ بذات خود معالمات کو ذیل نہیں کر تا۔ بلکہ وہ ایجنوں کے ذریعہ کام کراتا ہے۔ چانچہ بینک ای "ایکسپورٹر" ہی کو اپنا ایجنٹ بنادیتا ہے کہ اچھاتم ہماری طرف سے "امپورٹر" کو مال روانہ کردد، چانچہ "ایکسپورٹر" بینک کی طرف سے مال روانہ کردے تو اس صورت روانہ کردو، چانچہ "ایکسپورٹر" بینک کی طرف سے مال روانہ کردے تو اس صورت میں عکومت کی طرف سے مطنے والے رعایتوں (ریبیٹ) کا حق دار کون ہوگا؟ بینک یا ایکسپورٹر؟

جواب: رو چیزیں الگ الگ ہیں: ایک ہے آرڈر کو بینک کی طرف منتقل کرنا۔ دو سرے ہے بینک کو وہ سامان فروخت کرنا۔ جہان تک آرڈر منتقل کرنے کا تعلق ہے تو وہ درست نہیں۔ البتہ یہ درست ہے کہ "ایکسپورٹر" وہ سامان پہلے بینک کو فروخت کرے۔ اور پھر بینک وہ سامان اپنے طور پر "امپورٹر" کو فروخت کرے، تو اس صورت میں چونکہ بینک "سیلر" ہے۔ اس لئے اس سیل کی تمام ذمہ داریاں بینک پر عائد ہوں گی۔ اگر کوئی وار نٹی ہوگی تو وہ بینک کے خلاف ہوگی۔

جہاں تک حکومت کی طرف سے ملنے والے ربیب کا تعلق ہے تو اس میں حکومت کو اختیار ہے اگر چاہے تو یہ ربیب جو بطور انعام کے دیا جارہا ہے اس شخص کو دیرے جس نے باہر سے آرڈر حاصل کیا اور جس نے مال تیار کیا۔ لیکن کسی مجبوری کی وجہ سے وہ اس مال کو نہیں بھیج سکا۔ بلکہ بینک کو فروخت کردیا۔ اور بینک نے وہ مال آگے ''امپورٹر'' کو سپلائی کردیا۔ اور اگر چاہے تو حکومت یہ ربیب بینک کو دیرے۔ کیونکہ اس وقت مال سپلائی کرنے والا حقیقت میں بینک ہی ہے۔ وہ شخص صرف بینک کا یجن ہے۔

#### کیاامپورٹر کی رضامندی ضروری ہے

سوال (۳): اگر "ایکیپورٹر" وہ آرڈر بینک کی طرف منتقل کردے گا تو کیا اس صورت میں "امپورٹر" کی رضامندی ضروری نہیں ہوگی؟

جواب: بشکاس کی رضامندی ضروری ہے۔ لہذا اگر "امپورٹر" اس منتلی پر آمادہ نہ ہو تو "ایکسپورٹر" اپنے "ایگر یمنٹ" کو ختم کردے اور بینک پھرامپورٹر سے ایک منتقل معاملہ طے کرکے اس کو مال روانہ کرے۔

کیا د کاندار سودی قرض لینے والے شخص کے ہاتھ اپنا

## ا سامان فروخت كرسكتاب؟

سوال (۴۷): اگر ''ایکسپورٹر'' مال سلائی کرنے کے لئے بینک سے سودی قرض ا کے کر آئے۔ اور دکاندار سے آگر اس رقم سے مال خریدے توکیا دکاندار اس کو اپنا مال فروخت كريكتے ہيں۔ جب كه دكاندار كو معلوم ہے كه يد شخص بينك سے سودى قرض لے كرمال خريد كر ايكسپورث كررماہے؟

جواب: اگر ایک شخص بینک سے سودی قرضہ لے کر آیا ہے، اور دکاندار کو اس کا علم بھی ہے تو اس صورت میں اس کے ہاتھ سامان فروخت کرنے میں شرعاً کوئی گناہ نہیں ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ جب کی شخص نے سودی قرضہ لیا تو اس نے حقیقت میں بہت شکین گناہ کیا، اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کاکام کیا۔ لیکن جو پیے بطور قرض اس کے پاس آئے ہیں۔ اب اگر ان بییوں سے وہ کوئی چیز خرید تا ہے تو فروخت کرنے والے پر اس کے سودی قرض لینے کے گناہ کا اثر نہیں پڑے گا، چنانچہ وہ اس کو سامان فروخت کرسکتا ہے۔

#### کیاسامان کے کاغذات کی خرید و فروخت جائز ہے؟

سوال (۵): کیاسال کے کاغذات کی خرید و فروخت ہوسکتی ہے یا نہیں؟

جواب: صرف "فراكو منٹس" (كاغذات) كو فروخت كرنا شرعاً جائز نہيں۔ البته جس سامان كے وہ كاغذات مول، اس كا اس كا رسك اور اس كا درسك اور اس كا خمان بھى خرىداركى طرف منتقل موجائے تو يہ صورت شرعاً جائز موگی۔ صرف كاغذات كى منتقل كرنا كوئى حيثيت نہيں۔

## کیابینکوں کو تجارت کی اجازت ہے؟

سوال (٢): بینکوں کو ٹریڈنگ یا ٹرید و فروخت کی براہ راست اجازت نہیں ہے، بلکہ وہ صرف فائیاننگ کرسکتے ہیں تو پھر آپ نے جو طریقہ اوپر بیان کیا کہ "ایکسپورٹر وہ سامان بہلے بینک کو فروخت کرے۔ اور پھر بینک "امپورٹر" کو فروخت

کرے۔ تو بینک یہ سامان کس طرح فروخت کرسکتا ہے؟

جواب: ہارے موجودہ قانون میں یہ تضاد موجود ہے۔ ایک طرف تو قانون یہ کہتا ہے کہ بینک تجارت (ٹرٹینگ) نہیں کریں گے۔ دو سری طرف اسٹیٹ بینک کی طرف سے عام بینکوں کو جو "موڈ آف فائیاننگ" کی اجازت دی گئ ہے، اس میں ٹرٹیر ریلیٹڈ موڈس کا قانون موجود ہے

اس میں صاف طور پر "ٹرنیڈ" (تجارت) کا لفظ موجود ہے۔ چنانچہ "مرابحہ" "ٹرنیڈ ریلیٹڈ" ہے۔ اس طرح "مارک آپ" اصلاً ٹریڈ ریلیٹڈ ہے۔ لہذا آیک طرف تو یہ کہا جارہا ہے کہ "ٹریڈ ریلیٹڈ ہوئی" کی اجازت ہے، اور دو سمری طرف یہ کہا جارہا ہے کہ "بین کریں گے۔ چنانچہ یہ تضاد موجود ہے۔ لہذا یہ معاملہ کورٹ تک پہنچایا جائے، پھر کورٹ یہ فیصلہ کرے یہ تضاد کس طرح دور ہوسکتا ہے۔ البتہ میری رائے یہ ہے کہ بینکوں کو ٹریڈنگ کی اجازت ہونی چاہئے، تاکہ وہ سودی معاملات کو آستہ آستہ کم کرسکیں۔

کیا ایجنٹ کے سرمیفکیٹ جاری کرنے سے اس کارسک

## منتقل ہوجائے گایا نہیں؟

سوال (2): عام طور پر جو دو سرے ممالک میں خریدار ہوتے ہیں، ان کے ایجنٹ یہاں ہوتے ہیں، ان کا کام یہ ہوتا ہے کہ وہ مال کی نگرانی کرتے ہیں اور یہ دیکھتے ہیں کہ وہ مال تیاری کے سُن مرحلے میں ہے۔ اور جب مال تیار ہوجاتا ہے تو یہ ایجنٹ ایک ار سرفیقلیٹ) جاری کردیتے ہیں کہ اب یہ مال بالکل درست ہے، آب اس کو ایکسپورٹ کردیں۔ چنانچہ ایکسپورٹر مال روانہ کردیتا ہے، آب سوال یہ ہے کہ کیا ایجنٹ کے سرفیقلیٹ جاری کرنے سے "رسک" امپورٹر کی طرف منتقل ہے کہ کیا ایجنٹ کے سرفیقلیٹ جاری کرنے سے "رسک" امپورٹر کی طرف منتقل

موجائے گایا نہیں؟

جواب: اگر اس ایجنٹ کو ڈلیوری لینے کا بھی اختیار ہوتا ہے تب تو اس وقت رسک منتقل ہوجائے گا۔ اور اگر وہ ایجنٹ صرف مال کو چیک کرتا ہے۔ مال پر نہ تو قبضہ کرتا ہے، نہ مال خود روانہ کرتا ہے تو اس صورت میں صرف سرشیفکیٹ جاری کرنے سے رسک منتقل نہیں ہوگا۔

## ایکسپورٹ میں انشورنس کرانے کی مجبوری کاکیاحل ہے؟

سوال (٨): ایکسپورٹ کرتے ہوئے ایک سلہ یہ درپین ہوتا ہے کہ خریدار بائع سے یہ کہتا ہے کہ خریدار بائع سے یہ کہتا ہے کہ تریدار کرانا شرعی اعتبار سے جائز نہیں ہے۔ تو اب کس طرح ہم مال انشورنس کے بغیر روانہ کریں؟

جواب: "انشورنس" کا مسلہ یہ ہے کہ اس وقت ہمارے ملک پی انشورنس کی جتنی اسکییں رائج ہیں۔ ان سب بی سود اور قمار کا عضر پایا جاتا ہے۔ لہذا جب کک کوئی ایسی انشورنس کمپنی قائم نہیں ہوتی جو ان ناجائز محاملات سے پاک ہو، اس وقت تک انشورنس کرنا اور کرانا شرعاً جائز نہیں۔ یہ عجیب مفروضہ لوگوں نے ذہنوں بیں بھالیا ہے کہ انشورنس کے بغیر تجارت نہیں ہو سکتی۔ اور کوئی کام نہیں ہو سکتا، حالاتکہ یہ بات درست نہیں۔ جہاں تک "ایکیپورٹ" کا تعلق ہے تو اگر معاملہ ایف او بی یاسی اینڈ ایف کا ہے تو یہ معاملہ بہت آسان ہے، کیونکہ ان دونوں صورتوں میں "انشورنس کرانا ایکیپورٹ کی ذمہ داری نہیں ہوتی۔ بلکہ مال کو شپنگ کے حوالے کرنے کے بعد اس کی ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے۔ اور "انشورنس" کی ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے۔ اور "انشورنس" کرانا "ایکیپورٹر کی ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے۔ اور "انشورنس" کرانا "ایکیپورٹر کی ذمہ داری ہوتی ہے، تو اس صورت میں شانشورنس کرانا" ایکیپورٹر کی ذمہ داری ہوتی ہے، تو اس صورت میں سیس "انشورنس کرانا" ایکیپورٹر کی ذمہ داری ہوتی ہے، تو اس صورت میں "

"ان کو چاہے کہ وہ ی آئی ایف کا معالمہ نہ کریں، بلکہ یا تو ایف او بی کا معالمہ نہ کریں، ان کو چاہے کہ وہ ی آئی ایف کا معالمہ نہ کریں، بلکہ یا تو ایف او بی کا معالمہ کریں۔ یاک انشورنس کرانے کی ذمہ داری ان کی نہ رہے۔

## مال موجودنه مونے کی صورت میں حقیقی بیج کا حکم

سوال (٩): آپ نے جیے عرض کیا کہ "ایکسپورٹر" جب "امپورٹر" ہے معاملہ کرے تو اس وقت "ایگریمنٹ ٹو سل" کرے۔ حقیقی سل نہ کرے، پھرجس وقت امپورٹر کو مال روانہ کرے گااس وقت حقیقی سل ہوجائے گی۔ لیکن آج کل عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ معاملہ کرتے وقت ہی حقیقی سیل کرلی جاتی ہے، جب کہ مال کا سرے سے وجود ہی نہیں ہوتا، نہ مال ہمارے ہاتھ میں ہوتا ہے، کیا یہ طریقہ شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جیسا کہ میں نے عرص کیا تھا کہ اگر مال آپ کے پاس موجود نہیں ہے۔
بلکہ یا تو تیار کرنا ہے، یا تیار کرانا ہے، یا ٹریدنا ہے تو اس صورت میں حقیق سل کرنا
توضیح نہیں ہے۔ بلکہ اس وقت "ایگر بینٹ ٹوسیل" کرنا چاہئے۔ لیکن جہاں اس
بات کا تعلق ہے کہ خریدار کے ذہن میں یہ ہوتا ہے کہ میں کنفرم معالمہ کردہا
ہوں۔ تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آپ کی طرف ہے "بیج کا وعدہ" کنفرم ہے۔

#### "كونه" كى خرىدو فروخت كاحكم

سوال (۱۰): حکومت کی طرف ہے ''ایکسپورٹ''کرنے کا ایک کوئد کمینیوں کے لئے مقرر ہے۔ کہ فلاں کمپنی اتن مقدار میں مال ایکسپورٹ کر علی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ایک شخص مال ایکسپورٹ کرنا چاہتا ہے۔ لیکن اس کے پاس کوئد

(حکومت کی طرف سے اجازت نامہ) نہیں ہے۔ اب دو سری سمینی سے کو ٹہ خرید کر مال روانہ کر تا ہے۔ تو کیا کو ٹہ خرید نا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: کونہ ایک قانونی حق ہے۔ اگر حکومت کی طرف ہے اس کی خرید و فروخت پر کوئی پابندی نہ ہو تو شرعاً بھی اس کی خرید و فروخت پر کوئی پابندی نہ ہو تو شرعاً بھی اس کی خرید و فروخت کی شرعاً اجازت ہے۔ بلکہ اس میں تفصیل ہے۔ بعض حقوق کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے۔ اور بعض کی جائز نہیں۔ تفصیل ہے۔ بعض حقوق کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے۔ اور بعض کی جائز نہیں۔ تفصیل کے لئے میرا ایک مقالت "جلد اول میں شائع ہوچکا ہے)

#### تصويروالے گارمنٹ كى سلائى كا حكم

سوال (۱۱): بعض او قات باہر مکوں ہے "گارمنٹ"کا آر ڈر آتا ہے کہ فلاں قتم کی شرٹ پر فلاں تصویر تیار کرکے ہمیں سلائی کریں، جب کہ وہ تصویریں عریائیت کے دائرے بیں آتی ہیں۔ کیا ایسا آر ڈر وصول کرنا۔ اور ایسا مال تیار کرکے سلائی کرنا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: ايا آردر سلائي كرناشرعاً جائز نبين-

## الكريزول كے ملبوسات كى سلائى كا حكم

سوال (۱۲): بعض او قات لیڈیز شرف، بلاؤذ، لیڈیز نیکر، جینز وغیرہ کے آرڈر آتے ہیں جو عام طور پر انگریزوں کائی پہناوا اور ان کالباس ہو تا ہے، کیااس آرڈر کو پورا کر کتے ہیں؟

جواب: اس میں ایک اصول یہ ہے کہ اگر کوئی چزیا لباس ایا ہے جس کا جائز

استعال بھی ہوسکتا ہے، اور ناجائز استعال بھی ہوسکتا ہے تو ایسے آباس اور ایسی چیز کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے۔ اب اگر کوئی اس کو خرید کر اس کا ناجائز استعال کرتا ہے تو یہ اس کا گناہ اس خریدار پر ہوگا۔ فروخت کنندہ اس کے گناہ کا ذمہ دار نہیں ہوگا۔ لیکن اگر کوئی چیز ایسی ہے کہ اس کا جائز استعال ہوئی نہیں سکتا تو ایسی چیز کی خرید و فروخت بھی ناجائز ہے۔

#### مجبوري كي وجه سے وعدہ نبیج پورانه كرسكنے كا تھم

سوال (۱۳۳): اگر ایک شخص نے کاٹن سپلائی کرنے کے لئے ایگر بینٹ ٹوسیل کرلیا۔ لیکن ای سال کاٹن کی فصل خراب ہوگئی جس کی وجہ سے "ایکسپورٹ" وہ کاٹن سپلائی نہیں کرسکا۔ اس کا شرعی تھم کیا ہے؟

جواب: چونکہ حقیقی سل نہیں ہوئی تھی۔ بلکہ ایگر یمٹ ٹوسیل ہوئی تھی۔ اور اب وقت آئے پر ایک آفت ساوی کی وجہ سے وہ اس وعدہ کو پورا نہیں کرسکتا ہے۔ اب وہ "امپورٹر" کو اطلاع کردے کہ اس مجبوری کی وجہ سے وہ وعدہ کو پورا نہیں کرسکتا، لہذا یہ وعدہ بچ ختم کردیا جائے۔ اور اس صورت میں شرعاً ایکسپورٹر گناہ گار بھی نہیں ہوگا۔

#### اگرایکسپورٹراپناوعدہ سے پورانہ کرے تو

سوال (۱۴): اگر ''ایکسپورٹر'' نے ۱۵ ہزار کاٹن کی بیل سپلائی کرنے کا وعدہ کرلیا،
اور قیت بھی طے ہوگئ، پھراس نے کاٹن سپلائی کرنا شروع کی۔ حتی کہ دس ہزار
بیلیں سپلائی کردیں۔ اس کے بعد کاٹن کی قیمت میں بہت زیادہ اضافہ ہوگیا، اب
ایکسپورٹر نے سوچا کہ اگر میں نے پرانے ریٹ پر مال سپلائی کردیا تو قیمت بڑھنے کی
وجہ سے جو منافع ملنا چاہئے وہ نہیں ملے گا۔ چنانچہ اس نے پانچ ہزار بیلیں روک

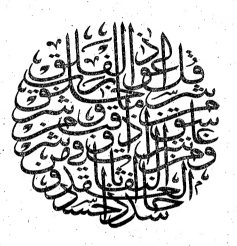
لیں۔ اور امپورٹر کو سپائی نہیں کیں۔ اور ای زمانے میں حکومت نے "کاٹن ایکسپورٹ" پر پابندی لگادی۔ چنانچہ ایکسپورٹر نے اس پابندی کا عذر کرے امپورٹر سے اس پابندی کا عذر کرے امپورٹر سے یہ کہدیا کہ میں اس پابندی کی وجہ سے مزید پانچ ہزار بیلیں نہیں بھیج سکتا، پھر اس نے یہ پانچ ہزار بیلیں عام بازار میں فروخت کرکے بہت بڑا نفع حاصل کرلیا، اگر وہ ایکسپورٹ کرتا تو اتا منافع اس کونہ ملک۔ اب سوال یہ ہے کہ "ایکسپورٹ"کا یہ عمل شرعاً درست ہے؟

جواب: اگر ایکسپورٹر پابندی لگنے سے پہلے وہ کاٹن سلائی کرسکیا تھا، لیکن قیت بڑھنے کی وجہ سے اس نے وہ مال اپنے پاس جان بوجھ کر روک لیا، سلائی نہیں کیا تو اس صورت میں معاہرے کی خلاف ورزی کی، اور اس وجہ سے وہ گناہ گار ہوگا۔

#### اگربینک مشارکه کرنے پر تیارنه موتو

سوال (10): آپ نے فرمایا کہ ''ڈاکو منٹس کی ڈسکاؤ نٹنگ'' شرعاً کسی بھی صورت میں جائز نہیں۔ لہذا ایکسپورٹ کرنے کے لئے بینک یا مالیاتی ادارے سے مشارکہ کیا جائے۔ لیکن مسلہ یہ ہے کہ کوئی بھی بینک یا مالیاتی ادارہ مشارکہ اور مفاربہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ کیونکہ بینک ہم پر اعتاد نہیں کرتا، اور اعتاد نہ کرنے کی وجہ سے وہ یہ معاملات کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔

جواب: چونکه "ایکسپورٹ" کا ٹرانزکش (معاملہ) صاف ہوتا ہے۔ اس میں سامان متعین، قیت متعین، منافع بھی تقریباً متعین ہوتا ہے۔ البذا مشار کہ کرنے میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔ سوائے اس کے کہ نیت فراب ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ اگر ایکسپورٹر کی طرف سے بینکوں پر کوئی دباؤ اور پریشر ہو کہ ہم بینکوں سے مشارکہ کے علاوہ کی اور طریقے سے معاملہ نہیں کریں گے تو بینک اور مالیاتی ادارے خود بخود اس کام کے لئے تیار ہوجائیں گے۔ واللہ اعلم بالصواب



غيرعر في زبان مين خطبه جعه شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم ضبطور تبب محمر عبدالله يمن سمن اسلامک پیلنسرز

#### (٣)غيرعر بي زبان ميں خطبۂ جمعه

یہ مقالہ ابتدائ حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے بعض حضرات کی شدید خواہش پر انگریزی زبان

میں تحریر فرمایا۔ اور پھر ضرورت کے پیش نظر اس کو اردو میں بھی منتقل فرما دیا۔

(ميرن).

# غیر عربی زبان میں خطبہ جمعہ کا حکم اور ائمہ اربعہ کے نداہب کی تحقیق

لِسُمِ اللَّهِ اللَّه

#### Mom

امریکہ میں بہت سے مقامات پر جمعہ سے پہلے خطبہ اگریزی زبان میں دیا جاتا ہے۔ عام طور سے علاء دیوبند عربی کے سواکسی اور زبان میں خطبہ جمعہ کو جائز نہیں سیجھتے، گریہاں متعدد عرب حضرات نے اس کے جواز کا فتوی دیا ہوا ہے۔ اور جب ان سے بات کی جاتی ہے تو بعض مرتبہ ان کی طرف سے یہ کہا جاتا ہے کہ اگر حفی فرہب میں خطبہ جمعہ غیر عربی میں دینا جائز نہیں تو بعض دو سرے نداہب میں جائز نہیں تو بعض دو سرے نداہب میں جائز ہے۔ لہذا آپ سے پہلا سوال تو یہ ہے کہ کیا اٹمہ اربعہ میں سے کوئی اس بات کاقائل ہے کہ عربی کے سواکسی مقامی زبان میں خطبہ دینا جائز ہے؟

دو سرا سوال میہ ہے کہ امریکہ میں بعض مقامات ایسے ہیں جہال کوئی الی معجد نہیں ملی جہال کوئی الی معجد نہیں ملی جہال عربی میں خطبہ ہوتا ہو، البذا جمعہ پڑھنے کے لئے اس معجد میں جانا بڑتا ہے جہال خطبہ انگریزی میں دیا جاتا ہے۔ سوال میہ ہے کہ الی معجد میں جمعہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ اور انگریزی خطبے کے بعد جمعہ درست ہوجاتا ہے یا نہیں؟

یہ سوال اس وجہ سے بھی پیدا ہوا کہ ہمارے جن بزرگوں نے اس موضوع پر رسالے یا فاوی لکھے ہیں انہوں نے بی کہاہے کہ جس طرح امام ابو حنیفہ نے غیر عربی زبان میں قراءت کے جوازے رجوع فرمالیا تھا، اسی طرح غیرعربی خطب کے جواز سے بھی رجوع کرلیا تھا۔ (مانظہ ہو الداد الاحکام: صفحہ ۱۵۲ عبلدا۔ جواهر الفقہ: صفحہ ۲۵۲

جلدا- اور احسن الفتاوى صفحه ١٥٢ و١٥٠٠)

اس سے بیہ خیال ہوتا ہے کہ اہ م ابو حنیفہ ؒ کے آخری قول کے مطابق (جو جمہور کے قبل کے موافق میں غیرع کی زمان میں قراء یہ کر نے سرنمازی نہیں ہوتی، قد

کے قول کے موافق ہے) غیر عربی زبان میں قراءت کرنے سے نماز ، ی نہیں ہوتی، تو کیا ای طرح غیر عربی زبان میں خطبہ دینے سے خطبہ بھی معتبر نہیں ہوگا؟ اور جب خطبہ درست نہ ہونی چاہئے، کیو کہ جمعہ بغیر خطبے کے خطبہ درست نہ ہونی چاہئے، کیو کہ جمعہ بغیر خطبے کے

جائز نہیں۔ اس میکلے کی ممل تحقیق مطلوب ہے۔



# لِسُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَمْ

# الجواب

الحمدلله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعدا

یہ کہنا غلط ہے کہ حفیہ کے علاوہ دوسرے ائمہ غیر عربی میں خطیب کے جواز کے قائل ہیں، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ امام ابو صنیفہ "کے علاوہ دوسرے ائمہ کا فدھب اس معاطے میں اور زیادہ سخت ہے، جہاں تک مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا تعلق ہے دہ سب اس بات پر متفق ہیں کہ عربی زبان کے علاوہ کی اور زبان میں جمعہ کا خطبہ جائز نہیں، اور اگر عربی زبان میں خطبہ دیا گیا تو وہ صحیح نہیں ہوگا، نہ جمعہ صحیح ہوگا، بلکہ مالکیہ کا کہنا تو یہ ہے کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی خطبہ پر قادر نہ ہو تو جمعہ ساقط ہوجائے گا، اس کی بجائے ظہر پڑھئی ہوگی، لیکن شافعیہ اور حنابلہ کے بال یہ گئجائش ہے کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی میں خطبہ سے ہوگا، اور نہ ہو، اور نہ اتنا وقت ہو کہ کوئی عربی خطبہ سکھ سکے، تو عربی میں خطبہ سکھ سکے، تو ایس صورت میں دوسری زبان کا خطبہ جائز اور معتبر ہوگا، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز ایس صورت میں دوسری زبان کا خطبہ جائز اور معتبر ہوگا، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز میں درست ہوجائے گا۔

ان تیوں زاہب کی کابوں سے مندرجہ ذیل اقتباسات سے بات ثابت کرنے کے لئے کافی ہیں۔

#### مالكي مُدبب:

#### علامه وسوقی رحمة الله عليه تحرير فرماتے مين:

﴿ (قوله وكونها عربية) اى ولو كان الجماعة عجما لا يعرفون العربية، فلو كان ليس فيهم من يحسن الاتيان بالخطبة عربية لم يلزمهم جمعة ﴾ (عاثية الدوق على الشرح الكير: ١/١٥٨)

"اور خطبه کاعربی زبان میں ہونا بھی شرط ہے، خواہ مجمع ایسے مجمی لوگوں کا ہو جو عربی نہیں جانتے، چنانچہ اگر ان میں کوئی بھی شخص ایسا نہ ہو جو عربی زبان میں خطبہ دے سکے، تو ان پر جمعہ ہی واجب نہ ہوگا"۔

#### علامه عليش مالكي تحرير فرمات بين:

وبخطبتين قبل الصلاة ... وكونهما عربيتين والجهربهما ولوكان الجماعة عجما لا يعرفون اللغة العربية اوصما فان لم يوجد فيهم من يحسنهما عربيتين فلا تجب الجمعة عنيهم ولوكانواكلهم بكما فلاتجب عليهم الجمعة ، فالقدرة على الخطبتين من شروط وجوب الجمعة ،

(شرح منح الجلل على مخفر العلامة خليل: ٢٦٠/١)

"اور نماز سے پہلے دو خطب بھی جمعہ کی صحت کے لئے شرط ہیں،
اور دونوں کا عربی زبان میں ہونا، اور ان کا بلند آواز سے ادا کرنا
بھی واجب ہے، خواہ مجمع عجیوں پر مشمل ہو جو عربی نہ جانتے
ہوں، یا بہرے افراد پر مشمل ہو، چنانچہ اگر مجمع میں کوئی شخص

الیانہ ہو جو دونوں خطبے عربی میں دے سکے تو ایسے لوگوں پر جمعہ واجب ہی نہیں، ای طرح اگر سب کے سب گونگے ہوں تب بھی جمعہ واجب نہیں، لہذا دو خطبوں پر قدرت ہونا، جمعہ واجب ہونے کی شرائط میں سے ہے"۔

یمی تفصیل تقریباً تمام مالکی کتابول میں موجود ہے۔ (ملاحظہ ہو: جواحر الاکلیل العطاب:۱۹۸۱ و الخرش علی مختر خلیل:۱۹۸۲ و شرح الزرقانی علی مختر خلیل:۱۹۸۲ و شرح الزرقانی علی مختر خلیل:۱۹۸۲ و الفواکة الدوانی علی رسالة این ابی زید القیروانی:۱۹۷۱)

ان تمام عبارتوں سے معلوم ہوا کہ مالکیہ کے نزدیک خطبہ کا ہر حال میں عربی میں ہونا ضروری ہے، یہاں تک کہ اگر عربی پر قدرت نہ ہو، تب بھی غیر عربی میں خطبہ دینا جائز نہیں، بلکہ جمعہ کی بجائے ظہر کی نماز پڑھی جائے گی۔

#### شافعی مسلک:

علامه رملي شافعي رحمة للد عليه لكنة بير:

﴿(ويشترط كونها) اى الخطبة (عربية) لاتباع السلف والخلف، ولانها ذكر مفروض فاشترط فيه ذلك كتكبيرة الاحرام

(نهاية التحاج الى شرح المنطاح: ٣٠٣/٢)

"اور خطبہ کا عربی زبان میں ہونا شرط ہے، سلف و غلف کی اتباع کی وجہ سے، اور اس لئے کہ یہ فرض ذکر ہے، لہذا اس میں مرزیت شرط ہے، جیسے نماز کی تحبیر تحریمہ کے لئے جمبی زبان میں ہونا ضروری ہے"۔

اور علامه شروانی رحمة الله عليه تحرير قرمات بين:

﴿ (ويشترط كونها) أي الاركان دون ما عداها

(عربية) للاتباع- نعم، أن لم يكن فيهم من يجسنها ولم يكن تعلمها قبل ضيق الوقت خطب منهم واحد بلسانهم، وأن أمكن تعلمها وجب على كل منهم، فأن مضت مدة أمكان تعلم واحد منهم، ولم يتعلموا عصوا كلهم، ولا جمعة لهم بل يصلون الظهر؟

(حواثي الشرواني على تحفّة المحمّاح بشرح المنعاج: ٣٥/٢)

"اور خطبہ کے ارکان کا عربی زبان میں ہونا شرط ہے تاکہ سلف کی اجاع ہو، ہاں اگر مجمع میں کوئی شخص عربی میں ٹھیک ٹھیک خطبہ نہ دے سکتا ہو، اور وقت کے ننگ ہونے سے پہلے عربی خطبہ سیکھنا بھی ممکن نہ ہو تو جمع کا کوئی شخص اپنی زبان میں خطبہ دے سکتا ہے، اور اگر سیکھنا ممکن ہو تو سب پر سیکھنا واجب ہے، اور اگر سیکھنا ممکن ہو تو سب پر سیکھنا واجب ہے، یہاں تک کہ اگر اتنی مرت گذر گئی جن میں کوئی آدی خطبہ سیکھ سکتا اور کی نے نہ سیکھا تو سب گنگار ایک آدی خطبہ سیکھ سکتا اور کی نے نہ سیکھا تو سب گنگار ایک آدر ان کاجمعہ صبح نہیں ہوگا، بلکہ وہ ظہر پڑھیں گے"۔

ي تفصيل شافعيه كي دو سرى كتابول مي جمى موجود هي (ملاحظه مو: زادالمحاج المشرح المنطلة) المنطل شافعية المنطلة ا

حنبلی مسلک:

علمه بعوتى رحمة الله عليه تحرير فرمات بي:

﴿ ولا تصع الخطبة بغير العربيّة مع القدرة) عليها بالعربية (كقراة) فانها لا تجزى بغير العربية وتقدم (وتصح) الخطبة بغير العربية (مع العجز) عنها بالعربية، لان المقصود بها الرعظ والتذكير، وحمد الله والصلاة على رسوله صلى الله عليه وسلم، بخلاف لفظ القران فانه دليل النبوة وعلامة الرسالة ولا يحصل بالعجمية (غيرالقراة) فلاتجزى بغير العربية لما تقدم (فان عجز عنها) اى عن القراة (وجب بدلها ذكر) قياسا على الصلاة ﴾

(كشف القناع عن متن الا قناع: ٣٤/٣١)

"اور عربی زبان پر قدرت کے باوجود کسی اور زبان میں خطبہ دینا صحیح نہیں، حساکہ نماز میں قراءت کی اور زبان میں درست نہیں، البتہ اگر عربی زبان پر قدرت نہ ہو تو غیر عربی زبان میں خطبہ صحیح ہوجاتا ہے، کیونکہ اس کا مقصد وعظ و تذکیر، اللہ تعالی کی حمہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجنا ہے، بخلاف قرآن کریم کے لفظ کے، کیونکہ وہ نبوت کی دلیل اور رسالت کی علامت ہے، کہ وہ عجمی زبان میں حاصل نہیں ہوتی، لہذا قراءت کسی بھی حالت میں عربی کے علادہ کسی اور زبان میں جائز نہیں، چنانچہ اگر کوئی شخص عربی زبان میں نماز پر قادر میں جو تو قراءت کے بدلے ذکر واجب ہوگا"۔

تقريباً يهي مسئله علامه ابن المفلح كي كتاب الفروع:١١٣/١١١١ ١١٨ مين بهي موجود

ان عبارتوں سے معلوم ہوا کہ ائمہ الله کے ندہب میں عربی خطبہ پر قدرت ہوتے ہوئے کسی دوسری زبان میں خطبہ دینا نہ صرف بید کہ جائز نہیں، بلکہ الیا خطبہ معتبر بھی نہیں، اور اس کے بعد پڑھا ہوا جمعہ صحیح نہیں ہوگا، تاہم شافعیہ اور حنابلہ یہ کہتے ہیں کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی زبان میں خطبہ دینے پر قادر نہ حنابلہ یہ کہتے ہیں کہ اگر مجمع میں کوئی بھی شخص عربی زبان میں خطبہ دینے پر قادر نہ

ہو، اور سکھنے کا بھی وقت نہ ہو تو کسی اور زبان میں دیا ہوا خطبہ جعد کی شرط پوری کردے گا، اور اس کے بعد جو پڑھنا جائز ہوگا، یکی قول امام ابو یوسف اور امام محمد برجمہما اللہ کا بھی ہے، جیسا کہ اس کی تفصیل انشاء اللہ آگے آئے گی۔

## امام ابو حنیفه رحمة الله علیه کے ند بب کی شخفیق:

جہاں تک امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا تعلق ہے، ان کے موقف کو سمجھنے کے لئے کچھ تفصیل درکارہے۔

عام طورت یہ سمجھا جاتا ہے کہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ جس طرح شروع میں نماز کی قراءت غیر عربی زبان میں جائز سمجھتے تھے، اس طرح جعد کا خطبہ بھی غیر عربی میں جائز سمجھتے تھے، اس طرح انہوں نے فارس میں قراءت کے جواز سے میں جائز سمجھتے تھے، بعد میں جس طرح انہوں نے فارس میں قراءت کے جواز سے رجوع کرلیا، اس طرح خطبہ کے غیر عربی میں ہونے سے بھی رجوع فرمالیا۔ لیکن واقعہ یہ کہ یہاں دو مسئلے الگ الگ بیں، اور دونوں میں امام ابو حنیفہ رجمۃ الشرعلیکا موقف مخلف ہے۔

ایک مسکدی ہے کہ نمازیس قرآن کریم کی قراءت غیرع بی زبان میں معترب
یا نہیں؟ اس مسکدی امام صاحب کا قول پہلے یہ تھا کہ اگر کوئی شخص عربی پر قدرت
ہونے کے باوجود کسی اور زبان میں قراءت کرے، تو الیا کرنا مکروہ ہے، لیکن نماز کا فرض ادا ہوجائے گا، جب کہ امام ابو یوسف اور امام محمد اور جمہور فقہاء یہ کہتے تھے کہ ایسی صورت میں نماز ہی نہیں ہوتی، بعد میں امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے صاحبین اور جمہور فقہاء کے قول کی طرف رجوع فرمالیا، اب ان کا قول کی ہے کہ آگر عربی پر قدرت کے باوجود غیرع بی میں قراء ہے کی تو نماز ہی نہیں ہوگی، گویا کہ اس مسکلہ میں ان کے اور صاحبین اور جمہور فقہاء کے درمیان اب کوئی اختلاف باتی اس مسکلہ میں ان کے اور صاحبین اور جمہور فقہاء کے درمیان اب کوئی اختلاف باتی نہیں رہا، اور اب اس پر اجماع ہے کہ نماز میں قراء سے صرف عربی زبان میں ہی ہوسکتی ہے، اور کسی دو سری زبان میں قراء سے مرف عربی زبان میں ہی ہوسکتی ہے، اور کسی دو سری زبان میں قراء سے کرنے شے نماز نہیں ہوگی۔

دوسرا مسئلہ بیہ ہے کہ نمازی قراءت کے علاوہ دوسرے اذکار مثلاً: تئبیر تحریبہ یا رکوع اور سجدہ کی تبیعات، تشہد اور خطبہ جعہ غیرعربی میں ہوسکتا ہے یا نہیں؟

اس مسئلہ میں بھی امام ابو حنیفہ اور صاحبین رحمہم اللہ کے در میان اختلاف تھا، صاحبین کا قول بیہ تھا کہ جب تک عربی زبان پر قدرت ہو، ان تمام اذکار کا عربی میں ہونا شرط ہے، لہذا اگر کوئی شخص عربی پر قدرت ہوتے ہوئے یہ اذکار کسی اور زبان میں اداکرے قو وہ معتمر نہیں ہوں گے، اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول بیہ ہے کہ عربی زبان پر قدرت ہوتے ہوئے ان اذکار کو کسی اور زبان میں اداکرنا اگر چہ کمرہ ہے، لیکن غیر عربی میں بھی بیہ اذکار معتمر ہیں، بعض حضرات مثلاً علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عبارت سے بظاہریہ معلوم ہوتا ہے کہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے اس دوسرے مسئلہ میں بھی صاحبین رحمہما اللہ کے قول کی طرف رجوع غلیہ بنانے علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کھتے ہیں:

واما الشروع بالفارسية او القراءة بها فهو جائز عندابى حنيفة رحمه الله مطلقا وقالا: لا يجوز الا عند العجز، وبه قالت الثلاثة وعليه الفتوى وصح رجوع ابى حنيفة الى قولهما الفتوى وصح (جوع ابى حنيفة الى قولهما)

"جہاں تک فارسی زبان میں نماز شروع کرنے (یعنی فارسی میں تکبیر تحریمہ کہنے) یا فارسی میں قراءت کرنے کا تعلق ہے، تو وہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مطلقاً جائز ہے، اور صاحبین کہتے ہیں کہ سوائے بجز کی حالت کے جائز نہیں، بی قول ائمہ مللہ کا ہے، اور اس پر فتوی ہے، اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرنا ثابت

-"-

اس عبارت میں علامہ عینی رحمہ اللہ نے دونوں مسلوں لیعی فاری میں تھبیر تحریمہ کہنے اور فاری میں قراءت کرنے کو ایک ساتھ ذکر کرکے یہ فرمایا ہے کہ امام صاحب نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا، جس کا ظاہری مطلب بھی ہے کہ دونوں مسلوں میں رجوع کرلیا تھا، امداد الاحکام، جواہر الفقہ اور احسن الفتاوی میں جعہ کے خطبہ کے سلمہ میں جو یہ کہا گیا ہے کہ اس بارے میں بھی امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا وہ شاید علامہ عینی رحمۃ اللہ علے اس قول پر مبنی ہے۔

لیکن واقعہ بیہ ہے کہ اول تو علامہ عینی رحمۃ الله علیه کی بیر عبارت اس مفہوم پر صریح نہیں ہے، بلکہ اس میں یہ اخمال موجود ہے کہ رجوع کا تعلق صرف قراءت ك مسلے سے مو، اور اگر بالفرض ان كا مقصد يكى ہے كد امام صاحب " ف دونول ملول میں اپنے سابق قول سے رجوع کرلیا تو علامہ مینی سے اس معاملہ میں تسامح ہوا ہے، واقعہ بیہ ہے کہ امام ابو صنیفہ نے صرف پہلے مسئلے بعنی "قراءت بالفارسیة" میں صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، لیکن دو سرے مسلے لینی غیر علی میں تھبیر تحریمہ یا دو سرے اذکار اوا کرنے یا خطبہ جمعہ غیر عربی زبان میں وینے کے بارے میں اینے قول سے رجوع نہیں فرمایا، بلکہ بعض علاء نے بید دعوی کیا ہے کہ اس مسللہ میں صاحبین نے امام صاحب کے قول کی طرف رجوع کیا، جس کا عاصل یہ ہے کہ تكبير تحريمه كسى اور زبان مين اداك جائ، يا تشهد كسى اور زبان مين يرها جائ، يا خطبہ جمعہ کسی اور زبان میں دیا جائے، تو امام ابو حنیفہ کے نزدیک وہ اب بھی معتبر ے، چنانچہ علامہ مینی کے سوا دو سرے بیشتر فقہاء حنفیہ نے اس بات کی صراحت کی ہے، اور علامہ عینی کی تردید کی ہے۔ علامہ علاء الدین حصکفی رحمۃ اللہ علیہ "در مختار" میں تحریر فرماتے ہیں:

وجعل العينى الشروع كالقراء ة لاسلف له فيه ولا سند له يقويه، بل جعله في التاترخانية

كالتلبية يجوز اتفاقا، فظابره كالمتن رجوعهما اليه لا هو اليهما فاحفظه، فقد اشتبه على كثير من القاصرين حتى الشرنبلالي في كل كتبه فتنبه (الدالخار: ٣٥٨٠٣٥٤/١)

"اور علامہ عنی رحمۃ اللہ علیہ نے جو نماز شروع کرنے (فاری میں تکبیر تحریمہ کہنے) کو (فاری میں) قراءة کی طرح قرار دیا ہے، اس میں ان سے پہلے ان کا کوئی ہم نوا نہیں اور نہ ان کی کوئی سند ہے، جو اس بات کو قوی قرار دے، بلکہ فاوی تا تارخانیہ میں تکبیر تحریمہ کو تلبیہ کی طرح قرار دیا ہے، جو دو سری زبانوں میں بالانقاق جائز ہے، لہذا اس کا ظاہری مقتضیٰ تور الابصار کے متن کی طرح یہ ہے کہ اس مسئلہ میں صاحبین نے امام ابوضیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول کی طرف رجوع کیا، نہ کہ امام ابوضیفہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، نہ کہ امام ابوضیفہ نے صاحبین کے قول کی طرف، بیہ بات یاد رکھئی جائے کیونکہ اس مسئلہ میں بہت ہے کہ علم لوگوں کو اشتباہ ہوگیا ہے، یہاں تک کہ علامہ شرنبلالی کو بھی ان کی تمام کتابوں میں بین اشتباہ بیش آیا"۔

#### اور علامه شای رحمة الله علیه اس پر تحریر فرماتے میں:

﴿ (قوله لا سلف له فيه) اى لم يقل به احد قبله، وانما المنقول انه رجع الى قولهما فى اشتراط القراء ة بالعربية الا عند العجز، واما مسئلة الشروع فالمذكور فى عامة الكتب حكاية العلاف فيها بلاذكور جوع اصلا وعبارة المتن كالكنز وغيره كالصريحة فى ذلك حيث

اعتبر الدجز فيه اي القراءة فقط (قوله ولا سندنه يقويه) اي ليس له دليل يقوى مدعاه، لان الامام رجع لى قولهما في اشتراط القراءة بالعربية، لان المامور به قراءة القرآن، وهو اسم للمنزل باللفظ العربي المنظوم بهذا النظم النخاص، المكتوب في المصاحف، المنقول الينا نقلا متواترا، والاعجمي انما يسمى قرانا مجازا، ولذا يصح نفي اسم القران عنه، فلقوة مجازا، ولذا يصح نفي اسم القران عنه، فلقوة دليل قولهما رجع اليه، اما الشروع بالفارسية فالدليل فيه للامام اقوى وهو كون المطلوب في الشروع الذكر والتعظيم، وذلك حاصل باي لفظ كان واي لسان كان، نعم لفظ الله اكبر واجب للمواظبة عليه لافرض

(الدوالخار:۱/۳۵۸،۳۵۷)

"در محار میں جو کہا گیا ہے کہ اس معالمہ میں علامہ عنی رحمة اللہ علیہ کا کوئی ہم نوا نہیں اس کا مطلب ہیں ہے کہ ان سے پہلے کسی نے یہ بات نہیں کہی، بلکہ منقول یہ ہے کہ ان اب ابو حنیفہ و نے ماحبین کے قول کی طرف اس مسئلہ میں رجوع کیا ہے کہ حالت بجن کے حالت بجن کے حالت بجن خبال تک غیر عربی زبان میں نماز شروع کرنے شرط ہے، لیکن جہال تک غیر عربی زبان میں نماز شروع کرنے کے مسئلے کا تعلق ہے، تو اس مسئلہ میں تقریباً اکثر کابوں میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، چنانچہ تنویر الابصار کامتن اور کنز الدقائق وغیرہ کی عبارتیں اس بارے میں تقریباً صریح بیں کہ انہوں نے حالت مجز کی قید

صرف قراءة مين لگائي ہے - اور صاحب در مخارف علامه عيني رحمۃ اللہ علیہ کے قول کے بارے میں جو یہ کہا کہ اس کی کوئی سند نہیں جو اسے قوی قرار دے، تو اس کا مطلب سے ہے کہ کوئی الی ولیل مہیں ہے جو ان کے معاکو قوی قرار دے۔ كيونك قراءت ك مسئلے مين الم الوطيف رحمة الله عليه ف صاحبین کے قول کی طرف اس لئے رجوع فرمایا کہ فرض، قراءت قرآن ہے، اور قرآن اس کلام کا نام ہے جو عربی الفاظ میں اس خاص نظم کے ساتھ نازل ہوا، اور جو مصاحف میں لکھا ہوا ہے، اور تواتر کے ساتھ ہم تک پہنچا ہے، اور کی مجی ترجمه کو قرآن مجازاً ہی کہا جاسکتا ہے، چنانچہ اس سے قرآن کے لفظ کی نفی درست ہے، البذا چونکہ صاحبین کی دلیل قوی تھی، اس ملئے امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی طرف رجوع كرليا تقا، ليكن جبال تك فارى زبان مين نماز شروع كرف كا تعلق ب، تو اس مين امام ابوطيف رحمة الله عليه كى ولیل زیادہ قوی ہے اور وہ سے کہ نماز شروع کرنے میں مطلوب الله تعالى كا ذكر اور اس كى تعظيم ہے جو سمى بھى لفظ سے اور سسى بھى زبان ميں حاصل ہو عتى ہے، بال الله أكبر كالفظ اس لئے واجب ہے کہ اس پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابه و تابعین نے مداومت فرمائی، لیکن وہ فرض نہیں "۔

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے تقریباً ہی بات البحرالرائق کے عاشیہ پر بھی تفصیل کے ساتھ تحریر فرمائی ہے۔ (منحة الخالق علی البحرالرائق:۱/۱۰۰۷)

علامہ ابو السعود جنفی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ملا مسکین کی شرح میں اس کو صحیح قرار دیا ہے کہ نماز شروع کرنے اور دوسرے اذکار کے بارے میں امام ابو عنیفہ رحمۃ

الله عليه في صاحبين كے قول كى طرف رجوع نہيں فرمايا، بلكه اس مسئله ميں المام الوحنيفة ،ى كا قول معتد ہے، چنانچه وہ فرماتے ہيں:

﴿ وقول العينى الفتوى على قول الصاحبين انه لا يصح الشروع بالفارسية اذا كان يحسن العربية، فيه نظر، بل المعتمد فيه قول الامام، ان الشروع كنظائره مما اتفقوا عليه، ولهذا نقل في الدرعن التاتارخانية ان الشروع بالفارسية كالتلبية يجوزاتفاقا ﴾

(فتح المعين على شرح الكنزلملامسكيين:١٨٢/١)

"اور علامہ عینی رحمۃ اللہ کا یہ فرمانا محل نظر ہے کہ اس مسلط میں صاحبین کے قول پر فتوی ہے کہ جب کوئی شخص عربی میں تکبیر تحریمہ صحیح نہیں ہوتی، بکلہ در حقیقت اس مسلط میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول معتبر ہے، اور تکبیر تحریمہ اور اس کے نظائر میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین رحمہما اللہ کا اتفاق ہے، اس لئے در مختار میں نا تار خانبہ سے نقل کیا ہے کہ فاری میں تکبیر تحریمہ کہنا تلبیہ کی طرح ہے، جو دو سری زبانوں میں بالاتفاق اوا ہوسکتا ہے۔

نيز سولانا عبدالحي لكصنوكي رحمة الله عليه تحرير فرمات بين:

وذكر العينى في شرح الكنز ثم الطرابلسي ثم الشرنبلالي رجوعه في مسئلة التكبير ايضا الي قولهما، وهو خلاف ما عليه عامة الكتب من بقاء الحلاف في مسئلة التكبير والتلبية والتسمية وغيرها وهذا المبحث طويل الذيل كم زلت فيه الاقدام وتحيرت فيه الافهام ﴾ (العابة: ۱۵۵٬۱۵۲/۳)

"علامہ عنی رحمۃ اللہ نے شرح الکنزمیں پھرعلامہ طرابلی نے پھر شرنبالل نے یہ ذکر کیا ہے کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے تکبیر کے مسکلے میں بھی صاحبین کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا، حالا نکہ یہ بات عام کتابوں کے خلاف ہے، جن کی رو سے تکبیر تلبیہ، اور تسمیہ وغیرہ میں امام صاحب اور صاحبین کا اختلاف برقرار ہے، اور یہ بحث بڑی طویل الذیل ہے، اور اس میں نہ جانے کتے قدم ڈگھائے ہیں، اور کتے ذہن جران ہوئے میں نہ جانے کتے قدم ڈگھائے ہیں، اور کتے ذہن جران ہوئے ہیں۔

حضرت مولانا عبدالحق صاحب لكھنؤى رحمة الله عليه نے اس موضوع پر ايك مستقل رساله لكھا ہے، جس ميں امام ابو حنيفه رحمة الله عليه كے ولائل تفصيل كے ساتھ ذكر كئے ہيں، اس رساله كا نام "آكام الفائس فى اداء الاذكار بلسان الفارس"

#### اس رسالے میں وہ تحریر فرماتے ہیں:

والحق انه لم يرو رجوعه في مسئلة الشروع بل هي على الخلاف، فان اجلة الفقهاء منهم صاحب الهداية وشراحها العيني والسغناقي والبابرتي والمحبوبي وغيرهم وصاحب المنزازية والمحيط المنجمع وشراحه وصاحب البزازية والمحيط والذخيرة وغيرهم ذكروا رجوعه في مسئلة الشروع القراءة فقط، واكتفوا في مسئلة الشروع بحكاية الخلاف (ويكف آكام النائن: ٣٥- مطوعه ورمجوعة الرمائل الخمر، مطبح يومني ١٣٣٤، جري)

"صحح بات یہ ہے کہ تکبیر تحریمہ کے مسلہ میں امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے رجوع مروی نہیں، بلکہ اس میں امام ابوطنیفہ طنیفہ اور صاحبین رحمم اللہ کا اختلاف اب بھی موجود ہے، اس کے لئے کہ جلیل القدر فقہاء مثلاً: صاحب هدایہ اور اس کے شراح میں سے علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ اور علامہ سخناتی اور علامہ بابرتی اور علامہ محبوبی وغیرہ، اور صاحب مجمع اور اس کے علامہ بابرتی اور علامہ محبوبی وغیرہ، اور صاحب مجمع اور اس کے شراح اور صاحب بزاذیہ و محیط و ذخیرہ سب نے امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر صرف قراءت کے مسلے میں کیا رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر صرف قراءت کے مسلے میں کیا ہون نے افتال نے، اور نماز شروع کرنے کے مسلے میں انہوں نے اختلاف نقل کرنے بر اکتفاکیا"۔

علامہ تکھنوی رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بھی بجاطور پر فرایا ہے کہ خود علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت اس بات پر صریح نہیں ہے کہ امام صاحب نے دونوں مسلوں میں صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، بلکہ اس میں یہ اخمال بھی موجود ہے کہ رجوع کا تعلق صرف قراءت ہے ہو لہٰذا ان کے بارے میں حتی طور ہے یہ کہنا درست نہیں کہ انہوں نے دونوں مسلوں میں رجوع نقل کرکے غلطی کی ہے۔ نیز انہوں نے علامہ ابن علیہیں رحمۃ اللہلی اس بات کی بھی تائید کی ہے کہ تار خوات ہے جن لوگوں نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ تحبیر تحریمہ اور تاتار خانیہ کی ایک، عبارت سے جن لوگوں نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ تحبیر تحریمہ اور دوسرے اذکار والے مسلے میں صاحبین نے امام صاحب کے قول کی طرف رجوع کیا، یہ بات بھی صحیح نہیں، کیونکہ تاتار خانیہ میں فارسی زبان میں تعبیر کہنے کو متفق علیہ یہ بات بھی صحیح نہیں، کیونکہ تاتار خانیہ میں فارسی زبان میں تعبیر کہنے کو متفق علیہ طور پر جو معتبر قرار دیا گیا ہے اس سے مراد تعبیر تحریمہ نہیں بلکہ تعبیر ذری ہے، لہٰذا حقیقت یہ ہے کہ تکبیر تحریمہ اور دوسرے اذکار صلاۃ اور خطبہ کے بارے میں اللہٰد علیہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، اور نہ صاحبین نے امام ابو حقیقہ رحمۃ اللہٰد علیہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، اور نہ صاحبین نے امام صاحب اللہٰد علیہ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع کیا، اور نہ صاحبین نے امام صاحب

کے قول کی طرف۔ (دیکھئے آکام الفائس: صغیر ۲۳۲، مطبوعہ در مجموعہ الرسائل الخس، مطبع یوسنی ۱۳۳۷ جری)

علامه علاء الدين حصكفي، علامه ابن علدين شامي اور علامه ابو السعود اور حفرت

مولانا عبدالحی لکھنوکی رحم اللہ کی ان تصریحات سے بیابات واضح ہے کہ المام الوصنیف رحمۃ اللہ علیہ نے صرف قراءت کے مسئلے میں صاحبین کے قول کی طرف

رجوع کیا تھا، تکبیر تحریمہ اور دو مرے اذکار کے بارے میں رجوع نہیں فرمایا، ہی

وجہ ہے کہ حفیہ کے متون معتبرہ مثلاً: کنز، وقامیہ، تنویر الابصار وغیرہ تکبیر تحریمہ کے مسئلے میں یمی لکھتے ہیں کہ غیر عربی زبان میں صحیح ہوجاتی ہے۔

کنز کی عبارت یہ ہے:

﴿ ولو شرع بالتسبيح اوبالتهليل اوبالفارسية صحكمالوقرء بهاعاجزا﴾

(البحرالرا كَلّ شرح كنز الد قا كَلّ : ٢١/١٠)

و فايد ک عبارت بد ب

﴿ فَانَ ابدلَ التَّكبيرِ بِاللَّهِ اجلُ واعظم والرحمن اكبر اولا اله الاالله اوبالفارسية اوقرابها بعذراو ذبح وسمى بهاجاز ﴾ (وقاية: ١٧٥/١)

تنوير الابصار كي عبارت يه ب:

وصح شروعه بتسبيح وتهليل كما صح لو شرع بغير عربية اوآمن اولبي اوسلم اوسمي عند ذبح اوقرابها عاجزا (تور الالصار: ١٥٨/١)

ان تیوں متون میں قراءت کے مسلے میں تو صاحبین کے قول کو اختیار کیا گیا ہے کہ قراءت بالفارسیہ صرف عالت مجز میں معترب، لیکن تکبیر تحریمہ وغیرہ کے مسلے میں امام ابو صنیفہ رحمة الله علیہ کے قول کے مطابق علی الاطلاق صحت کا عظم لگایا

گیا ہے، اور اس میں امام الوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا کوئی ذکر نہیں، نیز علامہ فخر الدین زیلعی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی تکبیر تحریمہ کے مسئلے میں امام الوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر نہیں فرمایا، جب کہ قراءت کے مسئلے میں رجوع کی روایت نقل فرمائی ہے۔ (تبیین الحقائق للزیلی شرح کنز:۱/۱۱)

اس سے یفنیاً علامہ ابن عابدین وغیرہ کی تحقیق کی تائید ہوتی ہے، اور یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ امام صاحب کا رجوع صرف قراءت کے مسئلہ میں ثابت ہے، کبیر تحریمہ اور دو سرے اذکار کے بارے میں انہوں نے اپنے قول سے رجوع نہیں فرمایا، بلکہ ان کا فرجب اب بھی کی ہے کہ غیر عربی زبان میں یہ اذکار معتر ہیں۔ دو سری طرف یہ بات واضح ہے کہ خطبہ جمعہ امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے زدیک قراءت نماز کے تھم میں نہیں، بلکہ تحبیر تحریمہ اور دو سرے اذکار کے تھم میں نہیں، بلکہ تحبیر تحریمہ اور دو سرے اذکار کے تھم میں علیہ کا ذکر انہی اذکار کے ساتھ فرمایا ہے، مثلاً: علیہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ تکبیر تحریمہ وغیرہ کا مسئلہ بیان کرنے کے بعد فرماتے علامہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ تکبیر تحریمہ وغیرہ کا مسئلہ بیان کرنے کے بعد فرماتے

بن:

﴿وعلى هذا الحلاف الخطبة والقنوت والتشهد﴾ (ائرالرائن: ١/٧٠)

"خطبه، دعاء قنوت اور تشهد كے بارے ميں بھى امام ابوطيفة" اور صاحبين كے درميان اختلاف ہے (كه وہ امام ابوطيفه رحمة الله عليك نزديك غير عربي زبان ميں معتربيں، اور صاحبين كے نزديك نہيں"۔

نیز علامہ علاء الدین حصکفی رحمۃ اللہ علیہ بھی تکبیر تحریمہ کے مسئلے کو ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

﴿ وعلى هذا الخلاف الخطبة وجميع اذكار الصلوة ﴾ (الدرالخار: ١٥٤/)

"اور خطبہ اور نماز کے دو سرے تمام اذکار کے بارے میں بھی ہی اختلاف ہے"۔

نیز علامہ زیلی رحمة الله علیہ تكبیر تحريمه كامسله ذكر كرنے كے بعد تحرير فرماتے

U

﴿ وعلى هذا الحلاف الحطبة والقنوت والتشهد ﴿ ( تبين الحقائل الزيلى شرح كز: ١٠/١١) ( يبين الحقائل الزيلى شرح كز: ١٠/١١) ( يبين اختلاف خطبه، قنوت اور تشهد مين بعى ہے "-

نیز فآوی تا تارخانیہ میں قراء نے مسلے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے رجوع کا ذکر کرکے اس کو قابل اعتاد قرار دیا ہے۔ (فآدی تا تارخانیہ: المحمد) لیکن خطبہ کے بارے میں تحریر فرمایا ہے:

﴿ولو خطب بالفارسية جاز عند ابى حنيفة رحمه الله على كلحال﴾

( فآدي تا تار خانية كتاب الصلوة : شرائط الجمعة : ١٠/٢)

''اور اگر فارس زبان میں خطبہ دیا تو امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک ہر حال میں صبح ہو گیا''۔

نیز فاری زبان میں تکبیر تحریمہ کہنے کے بارے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ الله علیہ اور صاحبین کا اختلاف نقل کرنے کے بعد انہوں نے بھی سے فرمایا:

﴿والتشهدوالخطبة على هذا الاختلاف ﴾ (قاوئ تا تار فائية: ١٠٠١)

"لین یکی اختلاف خطبہ اور تشہد کے بارے میں بھی ہے"۔ اور حضرت مولانا عبد الحق لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:

﴿ وَفِي الْهدایة وجامع المضمرات والمسجنسي وغيرها ان الخطبة على الاختلاف، يعنى انه يجوز عند ابى حنيفة بغير العربية للقادر والعاجزكليهما وعندهما لاحدهما (آكام الثائن:۹۱)

"اور ہدایہ اور جامع مضمرات اور مجتبیٰ دغیرہ میں لکھا ہے کہ خطبہ میں امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور صاحبین کا اختلاف ہے، یعنی وہ غیر عربی زبان میں امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک جائز ہے، اس شخص کے لئے بھی جو عربی زبان میں خطبہ دیے دیے پر قادر ہو، اور اس شخص کے لئے بھی جو عربی پر قادر نہ ہو، اور صاحبین کے نزدیک ان میں سے صرف اس شخص کے لئے جائز ہے جو عربی پر قادر نہ ہو"۔

اس ساری بحث سے یہ بات واضح ہوگی کہ خطبہ جمعہ کے بارے میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا ندھب اب بھی یک ہے کہ وہ غیر عربی زبان میں درست موجاتا ہے، اور اس سے امام صاحب نے رجوع نہیں فرمایا، اور محققین حنیہ نے اس پر فتوی بھی دیا ہے۔

نین بہاں یہ بات یاد رکھنی ضروری ہے کہ امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے فردیک غیر عربی زبان میں خطبہ جمعہ کے درست ہونے کا مطلب صرف یہ ہے کہ اس سے خطبے کا وجوب ساقط ہوجاتا ہے اور وہ خطبہ اس لحاظ سے شرعاً معتبر ہوتا ہے کہ صحت جمعہ کی شرط پوری ہوجائے، اور اس کے بعد جمعہ کی نماز درست ہوجائے، لیکن اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ غیر عربی زبان میں جمعہ کا خطبہ دینا امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علی فردیک جائز ہے، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ نماز اور اس کے متعلقات میں جن جن اذکار کے بارے میں امام ابوجنیفہ رحمۃ اللہ علی نے یہ فرمایا ہے کہ وہ غیر عربی زبان میں معتبر ہیں، ان سب میں اس بات کی صراحت ہے کہ ان کا غیر عربی

زبان میں ادا کرنا مکروہ تحری لینی ناجائز ہے۔ چنانچہ جہاں جہاں ان اذکار کو امام صاحب رحمة الله علیه کی طرف سنسوب کرتے غیر عربی میں صبح اور معتبر قرار دیا گیا ہے، وہاں مکروہ تحری ہونے کی صراحت بھی گی گئی ہے۔

مثلاً در مختار میں ہے:

وصح شروعه مع كراهة التحريم بتسبيح وتهليل... كماصح لوشرع بغير عربية المالكار: (الدرالخار: ٣٥٧/٣٥١))

" نماز کو سبحان الله اور لا اله الاالله سے شروع کرنے سے کراہت تحری کے ساتھ نماز ہوجاتی ہے، جیسے کہ عربی کے علاوہ کسی اور زبان کے لفظ سے شروع کرنے سے "۔

اور علامه ابن نجيم لكست بي:

﴿فعلى هذا ما ذكره فى التحفة والذخيرة والنهاية من ان الاصح انه يكره الافتتاح بغير الله اكبر عند ابى حنيفة فالمراد كراهة التحريم... فعلى هذا يضعف ما صححه السرحسى من ان الاصح لا يكره ﴾

(الجرالرا كنّ :۱/۱۳ ۳)

"للذا تحف، ذخیرہ اور نہایہ میں جو کہا گیا ہے کہ اصح ولی کے مطابق اللہ اکبر کے سواکسی اور لفظ سے نماز شروع کرنا امام ابو حفیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک کمردہ ہے تو اس سے مراد کراہت تحری ہے .... لہذا علامہ سرخسی نے جو یہ کہا ہے کہ اصح قول کی بناء پر یہ عمل کمردہ نہیں، وہ بات گمزور ہے"۔

اور فناوی تا تارخانیه میں ہے۔

﴿ ولو كبر بالفارسية بان قال: "خدا بزرگ است"... جازعندابى حنيفة سواء كان يحسن العربية الاانه اذاكان يحسن العربية الاانه اذاكان يحسن العربية الابدمن الكراهة ﴿ (نَاوَىٰ تَاتَارَ فَانِةَ: ١٠٣٠/١) "أور الر فارى زبان عن تكبير تحريمه كي ليني بي كها: "فدا بزرگ است"... تو الم الوفيف رحمة الله المي نزديك نماز بوگ، چاب على الحيي طرح جانا به يا نه جانا بو، البته اگر على على كهن ير انجي طرح قادر بو توكرابت ضرور بوگ."

یہیں سے یہ بات بھی واضح ہوگئ کہ غیر عربی زبان میں خطبہ جعد کے بارے میں فاوی تا تار خادیہ کی جو عبارت پیچھے گزری ہے ، اس میں "جاز" سے مرادیہ ہے کہ خطبہ کراہت کے ساتھ ادا ہوگیا۔ یہ مطلب نہیں کہ ایسا کرنا جائز ہے۔ اور حضرت مولانا عبد الحق لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

والظاهران الصحة في هذه المسائل عند ابي حشيفية لا تنتفي الكراهة وقد صرحوا به في مسئلة التكبير (العاية: ١٥٥/٢)

"اور ظاہریہ ہے کہ ان مسائل میں (فارس میں اذکار کی ادائیگی کے باوجود نماز کا) امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک صحح ہوجانا کراھت کی نفی نہیں کرتا، اور تکبیرات کے مسلہ میں فقہاء کرام نے اس کی صراحت بھی فرمائی ہے"۔

اور مگردہ جب مطلق بولا جائے تو اس سے مراد مگردہ تحری ہوتا ہے۔ لہذا امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مطلب یہ ہوا کہ ان اذکار کو غیر عربی ذبان میں ادا کرنا مگردہ محمی معنی ناجائز ہوا، لیکن اگر کسی شخص نے اس ناجائز کام کا ار تکاب کرتے ہوئے یہ اذکار غیر عربی زبان میں ادا کرلئے، تو وہ اس معنی میں شرعاً معتبر ہوں گے کہ اگر وہ

ذکر فرض ہے تو فریضہ ساقط ہوجائے گا۔ لیکن "اللہ اکبر" کے الفاظ چونکہ واجب
ہیں، اس لئے ترک واجب کا ارتکاب لازم آئے گا، جس کی وجہ سے نماز واجب
الاعادہ ہوگ۔ اور اگر وہ ذکر واجب ہے۔ مثلاً تشہد اور قنوت، ان کو غیرعربی ہیں اوا
کرنے سے واجب ساقط ہوجائے گا اگرچہ ترک سنت کا گناہ ہوگا۔ لہذا خطبہ جمعہ کے
بارے ہیں بھی امام ابوطنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا موقف یہ ہے کہ غیرعربی زبان میں خطبہ
دینا کروہ تحری یعنی ناجائز ہے، لہذا لوگوں کو اس سے منع کیا جائے گا، لیکن اگر کی
ناس مروہ تحری کا ارتکاب کرلیا تو کراہت کے باوجود صحت جمعہ کی شرط پوری
ہوجائے گی، اور اس کے بعد ادا کیا ہوا جمعہ صبح ہوجائے گا، چنانچہ حضرت مولانا
عبدالحی لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:

﴿وقد سئلت مرة بعد مرة عن هذه المسئلة، فاجبت بانه يجوز عنده مطلقا الكن لا يخلو عن الكراهة، فعارضني بعض الاعزة، بان الخطبة انما هي لافهام الحاضرين وتعليم السامعين وهو مفقود في العربية في الديار العجمية بالنسبة الي اكثر الحاضرين-فينبغى ان يجوز مطلقا من غيركراهة ، فقلت: الكراهة انما هي لمحالفة السنة، لأن النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه قد حطبوا دائما بالعربية ... وبالجملة فالاحتياج الى الخطبة بغير العربية لتفهيم اصحاب العجمية كان موجودا في قرون الثلثة، فلم يرو ذلكة من احدً فى تلك الازمنة وهذا ادل دليل على الكراهة .... وهو لا يخلو اما أن يكون لعبدم الحاجة اليه اولوجود مانع يمنع منه او لعدم التنبية له او للتكاسل عنه او لكراهته وعدم مشروعيته،

والاولان منتفيان لانا قد ذكرنا ان الحاجة في تلك الازمنة ايضا اليه كانت موجودة.... ولم يكن مانع يمنع عنه بالكلية، لانهم كانوا مقتدرين على الالسنة العجمية، وكذا الثالث والرابع ايضا مفقودان، لانه بعيد في الامور الشرعية من النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه ومن تبعهم بل مثله لايظن به لعلماء الشريعة، فكيف بهم، وإذا انتفت الوجوه الخمسة، تعينت الكراهة ...فان قلت فما معنى قولهم يجوزكذا وكذا قلت: نفس الجواز امر آخر والجواز بالأكراهية امر آخر، واحدهما لا يستلزم ثانيهما... وتحقيقه أن في الخطبة جهتين: الأولى: كونها شرطا لصلاة الجمعة والثانية: كونهافي نفسها عبادة، ولكل منهما وصف على جدة، فمعنى قولهم يجوز الحطبة بالفارسية انها تكفى لتادية الشرط وصحة صلاة الجمعة وهو لا يستلزم ان يخلو من البدعية والكراهة من حيث الجهة الثانية ﴾ (آكام الفائس:٩١،٩١)

"اس مسئلے کے بارمنہیں جھے سے بار بار سوال ہوا (کہ غیر عربی میں خطبہ جائز ہے کہ نہیں؟) تو میں نے جواب دیا کہ امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک مطلقاً جائز ہے، لیکن کراہت سے خالی نہیں، بعض عزیزوں نے اس پر سے اعتراض کیا کہ خطبہ کا مقصد حاضرین کو سمجھانا اور سامعین کو تعلیم دینا ہے، اور عجمی ملکوں میں اگر عربی میں خطبہ دیا جائے تو اکثر حاضرین کے اعتبار ملکوں میں اگر عربی میں خطبہ دیا جائے تو اکثر حاضرین کے اعتبار

ے بیہ مقصد حاصل نہیں ہوتا، لبندا ان ملکوں میں عجمی زبان کا خطبه مطلقاً یغیر کراهت کے جائز ہونا چاہئے۔ تو میں نے کہا: کہ كر بت سنت كى خالفت كى وجه سے ب- كيونكه ني كريم صلى الله عليه وسلم اور آپ كے صحاب نے بيشہ عربي زبان بي ميں خطبه دیا .... خلاسه یه که قرون ثلثه مین بھی عجی لوگوں کو مجمانے کے لئے غیر عربی میں خطبہ دینے کی حاجت موجود تھی، اس کے باوجود کسی سے مروی نہیں ہے کہ اس زمانہ میں کسی عجى زبان مين خطبه ديا كيا مو، اوربير كرامت كى بهت بدى دليل ہے .... اور اس زمانہ میں غیر عربی میں خطبہ نہ وینے کی وجہ یا تو سہ ہو سکتی ہے کہ اس کی حاجت نہ ہو، یا سے کہ کوئی رکاوٹ پائی جاتی ہو، یا ہے کہ اس کی طرف کسی کا خیال نہ گیا ہو، یا ہے کہ لوگوں نے ستی کا مظاہرہ کیا ہو، یا ہد کہ ابیا کرنا محروہ اور غیر مشروع مو- يبل دو احمال اس لئے نہيں موسكتے كه بم يبل بى ذكر كريك بي كه اس زماني مي بهي غير عربي زبان ميس خطبه كي حاجت موجود تقى . . . . اور كوكي مانع بهي اييا موجود نهيس تفاجو اس بات میں رکاوٹ ڈالے، کیونکہ وہ لوگ عجمی زبانوں پر قادر تھے، ای طرح تیسرا اور چوتھا اخمال بھی ممکن نہیں، کیونکہ شرى اموريس بيات بعيد ے كم آخضرت صلى الله عليه وسلم اور آپ کے محابہ اور تابعین کو کسی دبی ضرورت کا خیال نہ آئے، یا وہ اس میں سستی کریں، بد گمان تو عام علاء سے بھی نہیں ہوسکتا، چہ جائیکہ ان حفرات سے، اور جب یہ سب اخمالات ختم ہو گئے تو ان حضرات کے غیر عربی میں خطبہ نہ دیے کی کوئی وجہ سوائے کراہت کے باتی نہ رہی۔۔ اگر تم یہ

اعتراض کو کہ اگر غیر عربی میں خطبہ کروہ ہے، تو امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول "بجوز" (جائز ہے) کا کیا مطلب ہوگا؟ میرا جواب ہے کہ جائز ہونا ایک بات ہے، اور بلا کراہت جائز ہونا دو سری بات ہے۔ ان میں سے ایک بات کے جُوت کے جو سے دو سری بات لازم نہیں آتی ... اور اس کی تحقیق ہے کہ فطبہ میں دو پہلو ہیں، ایک پہلو ہے کہ وہ نماز جعد کے لئے شرط ہے، اور دو سرا پہلو ہے کہ فی نفسہ عبادت ہے، ان دونوں پہلووں کے اوصاف الگ الگ ہیں، لہذا جب فقہاء دونوں پہلووں کے اوصاف الگ الگ ہیں، لہذا جب فقہاء حفیہ ہے کہ ایسے فطبے سے نماز جعد کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور سے کہ اور خطب سے بی خطبہ جائز ہے، تو اس کا مطلب سے ہے کہ ایسے فطبے سے نماز جعد کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جعد سمجے ہوجاتی ہے، لیکن اس سے بید لازم نہیں آتا کہ دو سرے پہلو کے اعتبار سے بید گار برعت اور نہیں آتا کہ دو سرے پہلو کے اعتبار سے بید عمل بدعت اور نمیں خطبہ عرب نے سے بی خالی ہو"۔

حضرت مولانا عبدالحق لكھنۇى رحمة الله عليه كى اس عبارت ميس مسئلے كے تمام بہلوؤں كو خوب اچھى طرح روشن كرديا گيا ہے، اور اس سے يه بات واضح ہوجاتى ہے كه امام ابوطنيفه رحمة الله عليه نے غير عربی خطبه كو جو معترمانا ہے، اس كا مطلب صرف يه ہے كه اس سے نماز جمعه كى شرط بورى ہوجاتى ہے۔ يه مطلب نہيں ہے كہ اس كو معمول بنانا جائز ہے۔

#### خلاصة كلام

اس ساري بحث كا خلاصه بير ب:

ا مام مالک رحمة الله عليه کے نزدیک غير عربی زبان میں خطبه کسی بھی حال میں جائز نہیں، اور ايسے خطبے کے بعد جمعہ پڑھنا بھی جائز نہیں، بلکہ یا تو دوبارہ عربی میں

خطبہ دے کر جمعہ پڑھا جائے اور اگر کوئی اس پر قادر نہ ہو تو ظہر پڑھی جائے۔

امام شافعی، امام احمد بن هنبل اور امام ابو یوسف اور امام محمد رحمهم اللہ کے نزدیک جب تک مجمع میں کوئی ایسا شخص موجود ہو جو عربی میں خطبہ دے سکتا ہو، اس وقت تک غیر عربی میں خطبہ دینا ناجائز ہے، اور شرعاً معتبر نہیں، لہذا ایسے خطبے کے

بعد جعد درست نہیں ہوگا۔

اللہ علیہ کے نزدیک غیر عربی میں خطبہ جائز تو نہیں بلکہ

مردہ تحربی ہے، لیکن اگر کوئی شخص اس محروہ تحربی کا ارتکاب کرے، اور غیر عربی میں خطبہ دے دے تو اس سے نماز جمعہ کی شرط پوری ہوجاتی ہے، اور اس کے بعد نماز جمعہ پڑھنا درست ہوجاتا ہے، اس مسئلے میں امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے صاحبین اور جمہور فقہاء کے قول کی طرف رجوع نہیں کیا، بلکہ ان کا یہ قول اب بھی برقرار ہے اور فقہاء حفیہ نے اس کو مفتی بہ قرار دیا ہے۔

البذا جو حفرات معمولاً اگریزی میں خطبہ دیتے ہیں، ان کا یہ عمل ائمہ أربعہ میں اس کے بعد پڑھا ہوا جمعہ ہی جائز نہیں، اور دو سرے ائمہ کے قول کا تقاضا تو یہ ہے کہ اس کے بعد پڑھا ہوا جمعہ ہی درست نہ ہو، لیکن امام ابو حفیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے قول میں یہ گنجائش موجود ہے کہ ان کے نزدیک ایسا خطبہ کراہت کے ساتھ ادا ہوجاتا ہے، اور اس کے بعد پڑھی ہوئی جمعہ کی نماز درست ہوجاتی ہے، یہ کراہت ہی ان لوگوں کے حق میں ہے جو مسجد کے امام ہوں اور انظامیہ کی طرف سے عربی میں خطبہ دینے کا اختیار رکھتے ہوں، یا عربی خطبہ والی جماعت میں نماز پڑھ سکتے ہوں، اور پھر بھی غیر عربی میں خطبہ دیں، یا ایسی جماعت میں شریک ہوں، لیکن جہاں اور پھر بھی غیر عربی میں خطبہ دیں، یا ایسی جماعت میں شریک ہوں، لیکن جہاں سامین کو کوئی اختیار نہ ہو اور امام عربی میں خطبہ دینے کے لئے ان کی بات نہ مانتا ہو اور کوئی ایسی جماعہ بھی مہیا نہ ہو، جہاں وہ عربی خطبہ دینے کے ساتھ جمعہ پڑھ سکیں، تو ہواور کوئی ایسی جبا ان کے حق میں یہ کراہت بھی نہ ہوگی، اور جمعہ بہر صورت ہم نہ ہوجائے گا، نہ اس کے حق میں یہ کراہت بھی نہ ہوگی، اور جمعہ بہر صورت میں نہ اس کے بعد ظہر کی نماز درست ہوجائے گا، نہ اس د جرانے کی ضرورت ہے، نہ اس کے بعد ظہر کی نماز درست ہوجائے گا، نہ اس د جرانے کی ضرورت ہے، نہ اس کے بعد ظہر کی نماز درست ہوجائے گا، نہ اس د جرانے کی ضرورت ہے، نہ اس کے بعد ظہر کی نماز درست ہوجائے گا، نہ اس د جرانے کی ضرورت ہے، نہ اس کے بعد ظہر کی نماز

بڑھنے کی ضرورت ہے۔

والله سجانه وتعالى اعلم

احقر محمد تقی عثمانی عفی عنه دارالافتاء دارالعلوم کراچی نمبر۱۴ ۱۱/ ربیج الاول <u>۱۳۱۸ م</u>

الجواب صحح تحبان محمود دارالافناء دارالعلوم کراچی

الجواب صحیح بنده عبدالرؤف سکھروی دارالافتاء دارالعلوم کراچی نمبر ۱۳ ۱۲- ۲۳-۸ ۱۳۱۵

الجواب صحیح اسقر محمود اشرف عفی الله عنه ۱۳۱۸/۴/۲ه



.زلاة كيديسال شخ الاسلام حفزت مولا نامفتى محمر تقى عثمانى صاحب مظلهم

## (4) زکوۃ کے جدیدمسائل

یہ مقالہ در حقیقت ایک خطاب ہے، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مدظلہم نے ''زکاۃ'' کے موضوع پر ہونے والے ایک سیمینار میں فرمایا۔ یہ سیمینار عالمگیر

مبحد، بهادرآ باد، كراجي مين منعقد موا-



## 

# آب ذكوة كس طرح اداكرس؟

الحمد لله نحمده ونستعینه ونستغفره و نؤمن به ونتوکل علیه، ونعوذبالله من شرورانفسناومن سیات اعمالنا، من یهده الله فلا مضل له ومن یضلله فلا هادی له، ونشهدان لا اله الا الله وحده لا شریک له، ونشهدان سیدنا وسندنا ومولانا محمدًا عبده ورسوله، صلی الله تعالی علیه وعلی أله واصحابه وبارک وسلم تسلیماً کشیرًا کثیرا-

#### امابعد!

فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم-بسم الله الرحمن الرحيم الله الرحمن الرحيم الله الذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقو نها في سبيل الله فبشرهم بعذاب اليم ليوم يحملي عليها في نارجهنم فتكولي بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقواما كنتم تكنزون (التوجة: ٣٥-٣٥)

آمنت بالله صدق الله مولانا العظيم وصدق رسوله النبى الكريم ونحن على ذلك من الشاهدين والشاكرين، والحمدلله رب العالمين-

### مر المالية

بزرگان محرّم اور برادران عزیزا آج کا یہ اجماع اسلام کے ایک اہم رکن یعنی ذکوۃ کے موضوع پر منعقد کیا گیا ہے، اور رمضان کے مہارک مہینے سے چند روز پہلے یہ اس لئے رکھا گیا ہے کہ عام طور پر لوگ رمضان المبارک کے مہینے میں ذکوۃ نکالتے ہیں۔ لہذا اس اجماع کا مقصد یہ ہے کہ ذکوۃ کی اہمیت، اس کے فضائل اور اس کے ضوری احکام اس اجماع کے ذرایعہ ہمارے علم میں آجائیں تاکہ اس کے مطابق ذکوۃ نکالئے کا اجتمام کریں۔

## ز كوة نه نكالنه پروعيد

اس مقصد کے لئے میں نے قرآن کریم کی دو آئیں آپ حضرات کے سامنے الوت کی ہیں، ان آیات مبار کہ میں اللہ تعالی نے ان لوگوں پر بڑی بخت وعید بیان فرمائی ہے جو اپنے مال کی کماحقہ زلوۃ نہیں نکالتے، ان کے لئے بڑے بخت الفاظ میں عذاب کی خبر دی ہے۔ چنانچہ فرمایا کہ جو لوگ اپنے پاس سونا چاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو اللہ کے رائے میں خرچ نہیں کرتے تو (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ سونا چاندی جمع کرتے جارہے ہیں اور ان کو اللہ کے رائے میں خرچ نہیں کرتے، اپنا روپیہ، اپنا روپیہ، اپنا ان پر اللہ تعالی نے جو فریضہ عائد کیا ہے اس کو ادا نہیں کرتے، ان کو یہ خوشخبری سونا چاندی جمع کرتے جارہے ہیں اور ان کو ادا نہیں کرتے، ان کو یہ خوشخبری نا دیکے کہ ایک دروناک عذاب ان کا انظاد کررہا ہے۔ پھر دو سری آیت میں اس مونے اور چاندی کو آگ میں تپایا جائے گا اور پھر اس آدی کی پیشائی، اس کے اس سونے اور چاندی کو داغاجائے گا اور اس کو یہ کہا جائے گا کہ:

﴿ هذا ماكنز تم لانفسكم فذوقوا ماكنتم تكنزون ﴾

یہ ہے وہ خزائہ جو تم نے اپنے لئے جمع کیا تھا، آج تم خزانے کا مزہ چکھو جو تم اپنے لئے جمع کر رہے تھے۔ اللہ تعالی ہر مسلمان کو اس انجام سے محفوظ رکھے آئیں۔

یہ ان لوگوں کا انجام بیان فر مایا جو روبیہ پیسہ جمع کر رہے ہیں لیکن اس پر اللہ تعالی نے جو فرائض عائد کئے ہیں ان کو ٹھیک ٹھیک بجانہیں لاتے۔ صرف ان آیات میں نہیں بلکہ دو سری آیات میں بھی وغیدیں بیان فرمائی گئی ہیں چنانچہ سورة "بہزہ" میں فرمایا:

﴿ ويل لكل همزة لمزة ٥ الذي جمع مالا وعدده و يحسب ان ماله احلده ٥ كلالينبذن في الحطمة ٥ نار الله الموقدة ٥ التي تطلع على الافئدة ٥ أ

(مورة بمزة: اتا)

لینی اس شخص کے لئے درد ناک عذاب ہے جو عیب نکالنے والا ہے اور طعنہ دینے والا ہے، جو مال جمع کررہا ہے اور گن گن کر رکھ رہا ہے (ہرروز گذا ہے کہ آج میرے مال میں کتنا اضافہ ہوگیا ہے اور اس کی گنی کر کے خوش ہورہا ہے) اور سے محتا ہے کہ یہ مال جھے بیشہ کی زندگی عطاء کردے گا، ہرگز نہیں۔(یا در کھوا یہ مال جس کو وہ گن گن کر رکھ رہا ہے اور اس پر جو واجبات ہیں ان کو ادا نہیں کررہا ہے، اس کی وجہ سے) اس کو روندنے والی آگ میں پھینک دیا جائے گا۔ تہیں کیا پتہ کہ سے طمعة جس میں اس کو ڈالا جائے گا) یہ سے حطمة جس میں اس کو ڈالا جائے گا) یہ الی آگ ہوئی ہے (یہ حطمة جس میں اس کو ڈالا جائے گا) یہ ایک آگ ہوئی ہے (یہ کو فائر بریکیڈ بجھادے بلکہ یہ اللہ کی جو پانی سے بچھ جائے یا جس کو فائر بریکیڈ بجھادے بلکہ یہ اللہ کی سلکائی ہوئی آگ نہیں ہے جو پانی ہوئی ہے ایک یا جس کو فائر بریکیڈ بجھادے بلکہ یہ اللہ کی سلکائی ہوئی آگ نہیں اسان کی جھاکتی ہوگی (لیمن انسان کی جھاکتی ہوگی آگ ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی آگ ہوئی ہوئی آگ ہوئی آگ ہوئی آگ ہوئی آگ ہوئی ہوئی آگ ہوئی آگ ہوئی ہوئی آگ ہوئی ہوئی

قلب وجگر تک پنج جائے گی) ، تی شدید وعید الله تعالی نے بیان فرمائی ہے، الله تعالی مسلمان کو اس سے محفوظ رکھے آمین۔

## یہ مال کہاں سے آرہاہے

ز کوۃ ادا نہ کرنے پر ایک شدید وعید کوں بیان فرائی؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو
پھھ مال تم اس دنیا میں حاصل کرتے ہو، چاہے تجارت کے درایعہ حاصل کرتے ہو،
چھ مال تم اس دنیا میں حاصل کرتے ہو، چاہے کاشت کاری کے درایعہ حاصل
چاہے ملازمت کے ذرایعہ حاصل کرتے ہو، ذرا غور کرو کہ وہ مال کہاں سے
کرتے ہو، یا کسی اور ذرایعہ سے حاصل کرتے ہو، ذرا غور کرو کہ وہ مال کہاں سے
آرہا ہے ؟ کیا تمہارے اندر طاقت تھی کہ تم اپنے زور باذو سے وہ مال جمع کرسکتے؟ یہ
تو اللہ تعالی کا بنایا ہوا حکیمانہ نظام ہے، وہ اپنے اس نظام کے ذرایعہ تمہیں رزق پنچا
رہا ہے۔

## گامک کون بھیج رہاہے؟

تم یہ سیحتے ہو کہ میں نے مال جمع کرلیا اور دکان کھول کر بیٹھ گیا اور اس مال کو فروخت کر دیا تو اس کے نتیج میں جمھے بیب مل گیا، یہ نہ دیکھا کہ جب دکان کھول کر بیٹھ گئے تو تمہارے پاس گاکی، کس نے بھیجا؟ اگر تم دکان کھول کر بیٹھے ہوتے اور کوئی گاہک نہ آتا تو اس وقت کوئی بحری ہوتی؟ کوئی آمدنی ہوتی؟ یہ کون ہے جو تمہارے پاس گاہک بھیج رہا ہے؟ اللہ تعالی نے نظام ہی ایسا بنایا ہے کہ ایک دو سرے کی عاجتیں، ایک دو سرے کی ضرور تیں ایک دو سرے کے ذریعہ پوری کی جاتی ہیں۔ کی عاجتیں، ایک دو سرے کی ضرور تیں ایک دو سرے کے ذریعہ پوری کی جاتی ہیں۔ ایک شخص کے دل میں ڈال دیا کہ تم جاکر دکان کھول کر بیٹھو اور دو سرے کے دل میں دال دیا کہ تم جاکر دکان کھول کر بیٹھو اور دو سرے کے دل میں یہ ڈال دیا کہ اس دکان والے سے تربید۔

#### أيك سبق آموزواقعه

میرے ایک بڑے بھائی تھے جناب محر ذکی کیفی رحمۃ اللہ علیہ، اللہ تعالی ان کے درجات بلند کرے آمین، لاہور میں ان کی دینی کتابوں کی ایک دکان "ادارہ اسلامیات" کے نام سے تھی، اب بھی وہ دکان موجود ہے، وہ ایک مرتبہ کہنے لگے کہ تجارت میں اللہ تعالی این رحمت اور قدرت کے عجیب کرشے دکھلاتا ہے، ایک دن میں صبح بیدار ہوا تو پورے شہر میں موسلا دھار بارش ہورہی تھی اور بازاروں میں کئ مئ انج پانی کھڑا تھا، میرے ول میں خیال آیا کہ آج بارش کا ون ہے، لوگ گھرے نکلتے ہوئے ڈر رہے ہیں، سر کوں پر پانی کھڑا ہے، ایسے حالات میں کون کتاب خریدنے آئے گا اور کتاب بھی کوئی دنیاوی یا کورس اور نصاب کی نہیں بلکہ دینی كتاب جس كے بارے ميں ہارا حال يہ ہے كہ جب دنيا كى سارى ضرور تيں پورى موجائیں تب جاکر یہ خیال آتا ہے کہ چلو کوئی دین کتاب فرید کر پڑھ لیں، ان كابوں سے نہ تو بھوك ملتى ہے نہ بياس بجھتى ہے نہ اس سے كوئى دنياكى ضروت یوری ہوتی ہے، اور آج کل کے حماب سے دینی کتاب ایک فالتو مدہ، خیال یہ ہوتا ہے کہ فالتو وقت ملے گاتر دین کتاب پڑھ لیں گے۔ تو الی موسلاد هار بارش میں کون دینی کتاب خریدنے آئے گا، لہذا آج دکان پر نہ جاؤں اور چھٹی کر لیتا

لیکن چونکہ بزرگوں کے صحبت یافتہ سے تھیم الامت حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کی صحبت اٹھائی تھی۔ فرمانے گئے کہ اس کے ساتھ ساتھ میرے دل میں دو سرا خیال یہ آیا کہ ٹھیک ہے کوئی شخص کتاب خریدنے آئے یا نہ آئے لیکن اللہ نعالی نے میرے لئے رزق کا یہ ذریعہ مقرر فرمایا ہے، اب میزا کام یہ ہے کہ میں جاؤں، جاکر دکان کھول کر بیٹے جاؤں، گاہک بھیجنا میرا کام نہیں، کسی اور کاکام ہے، لہذا جھے اپنے کام میں کو تاہی نہ کرنی چاہئے، چاہے بارش ہوری ہویا سیلاب آرہا ہو، جھے اپن

دکان کھولنی چاہئے۔ چنانچہ یہ سوچ کرمیں نے چھتری اٹھائی اور پانی سے گررتا ہوا چلاگیا اور بازار جاکر دکان کھول کر بیٹھ گیا اور یہ سوچا کہ آج کوئی گاہک تو آئے گا نہیں، چلو بیٹھ کر تلاوت ہی کرلیں، چنانچہ ابھی میں قرآن شریف کھول کر تلاوت کرنے بیٹھا ہی تھا کہ کیا دیکھا ہوں کہ لوگ برساتیاں ڈال کر اور چھتریاں تان کر کتابیں فریدنے آرہے ہیں، میں جران تھا کہ ان لوگوں کو الیم کوئی ضرورت پیش آگئ ہے کہ اس طوفانی بارش میں اور بہتے ہوئے سیلاب میں میرے پاس آکر ایم کتابیں فرید رہے ہیں جن کی کوئی فوری ضرورت نہیں۔ لیکن لوگ آئے اور جتنی بکری روزانہ ہوتی تھی اس دن بھی اتی بکری ہوئی۔ اس وقت دل میں یہ بات آئی بکری ہوئی۔ اس وقت دل میں یہ بات آئی کہ یہ گاہک خود نہیں آرہے ہیں، حقیقت میں کوئی اور بھیج رہا ہے، اور یہ اس لئے بھیج رہا ہے کہ اس نے میرے لئے رزق کا سامان ان گاہک کو بنایا ہے۔

## کاموں کی تقسیم اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے

 کا بنایا ہوا نظام ہے کہ وہ تمام انسانوں کو اس طرح سے رزق عطا کررہا ہے۔

## زمین سے أ كانے والاكون ہے؟

خواہ تجارت ہو یا زراعت ہو یا ملازمت ہو، دینے والا در حقیقت اللہ تعالیٰ ہی ہے، زراعت کو دیکھے! ذراعت میں آدمی کا کام ہے ہے کہ ذمین کو فرم کر کے اس میں نیج ڈال دے اور اس میں پانی دے دے، لیکن اس نیج کو کوئیل بنانا، وہ نیج جو بلکل بے حقیقت ہے جو گنتی میں بھی نہ آئے، جو بے وزن ہے لیکن اتنی سخت زمین کا پیٹ بھاڑ کر نمودار ہو تا ہے اور کوئیل بن جا تا ہے، بھروہ کوئیل بھی ایمی فرم اور نازک ہوتی ہے کہ آگر بچہ بھی اس کو انگلی سے مسل دے تو وہ ختم ہو جائے لیکن نازک ہوتی ہے کہ آگر بچہ بھی اس کو انگلی سے مسل دے تو وہ ختم ہو جائے لیکن وہی کوئیل سارے موسموں کی سختیاں برداشت کرتی ہے، گرم اور سرد اور تیز ہواؤں کو سہتی ہے، پھر کوئیل سے بودا بنتا ہے، پھراس بودے سے بھول شکتے ہیں، مواؤں کو سہتی ہے، پھر کوئیل سے بودا بنتا ہے، پھراس بودے سے بھول شکتے ہیں، کون ذات ہے جو یہ کام کر رہی ہے؟ اللہ جل شانہ ہی ہے سارے کام کر نے والے ہیں۔

## انسان میں پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں

البذا آمدنی کا کوئی بھی ذریعہ ہو، چاہ وہ تجارت ہو یا زراعت ہو یا طازمت ہو،
حقیقت میں تو انسان ایک محدود کام کرنے کے لئے دنیا میں بھیجا گیا ہے، بن انسان وہ
محدود کام کردیتا ہے لیکن اس محدود کام کے اندر کسی چیز کو پیدا کرنے کی صلاحیت
نہیں ہے۔ یہ تو اللہ تعالی جل شانہ ہیں جو ضرورت کی اشیاء چیدا کرتے ہیں اور تمہیں
عطاکرتے ہیں، لہذا جو کچھ بھی تمہارے پاس ہے وہ سب اس کی عطا ہے:

اللہ مافی المسموت ومافی الارض (البقرہ: ۲۸۳)

"زمین و آسان میں جو کھ ہے وہ اس کی ملیت ہے"۔

## مالك حقيقي الله تعالى بين

اور الله تعالى نے وہ چیز تمہیں عطاكركے يہ بھى كہد دياكہ چلوتم بى اس كے مالك مور چنانچہ سورة كيين ميں الله تعالى نے ارشاد فرمايا ہے:

﴿ اولم يروا انا حلقنا لهم مما عملت ايدينا انعاما فهم لهاملكون ﴾ (يين: 21)

کیا وہ نہیں دیکھتے کہ ہم نے بنا دیے ان کے واسطے اپنے ہاتھوں کی بنائی ہوئی چروں سے چوپائے، پھروہ ان کے مالک ہیں۔ مالک حقیق تو ہم تھے، ہم نے تمہیں مالک بنایا۔ تو حقیقت میں وہ مال جو تمہارے پاس آیا ہے اس میں سب سے بڑا حق تو ہمارا ہے، جب ہمارا حق ہے تو پھراس میں سے اللہ کے حکم کے مطابق خرچ کرو، اگر اس کے حکم کے مطابق خرچ کرو گ تو باتی جتنا مال تمہارے پاس ہے وہ تمہارے لئے طال اور طیب ہے، وہ مال اللہ کا فضل ہے، اللہ کی نعمت ہے، وہ مال برکت والا ہے۔ اور اگر تم نے اس مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالی نے تم پر فرض کی ہے۔ اور اگر تم نے اس مال میں سے وہ چیز نہ نکالی جو اللہ تعالی نے تم پر فرض کی ہے تو پھریہ سارا مال تمہارے لئے آگ کے انگارے ہیں اور قیامت کے دن ان انگاروں کو دیکھ لو گے جب ان انگاروں سے تمہارے جسموں کو داغا جائے گا اور تم سے یہ کہا جائے گا کہ یہ ہے وہ خزانہ جس کو تم جمح کیا کرتے تھے۔

## مرف ڈھائی فیصد ادا کرو

اگر اللہ تعالیٰ یہ فرماتے کہ یہ مال ہماری عطاکی ہوئی چیز ہے، للبذا اس میں سے دھائی فیصد تم رکھو اور ساڑھے ستانوے فیصد اللہ کی راہ میں خرچ کر دو تو بھی انسان کے خلاف نہیں تھا، کیونکہ یہ سارا مال اس کا دیا ہوا ہے اور اس کی ملکت

ہے۔ لیکن اس نے اپنے بندوں پر فضل فرمایا اور یہ فرمایا کہ میں جانا ہوں کہ تم کرور ہو اور تمہیں اس مال کی ضرورت ہے، میں جانا ہوں کہ تمہاری طبیعت اس مال کی طرف راغب ہے، لہذا چلو اس مال میں سے ساڑھے ستانوے فیصد تمہارا، صرف ڈھائی فیصد کا مطالبہ ہے، جب یہ ڈھائی فیصد اللہ کے راستے میں خرچ کروگ تو باقی ساڑھے ستانوے فیصد تمہارے لئے حلال ہے اور طبیب ہے اور برکت والا تو باقی سازے می خوالے کردیا کہ اس کو جب اللہ تحالی نے اتنا معمولی مطالبہ کر کے سارا مال ہمارے حوالے کردیا کہ اس کو جس طرح چاہو اپنی جائز ضروریات میں خرچ کرو۔

## زكوة كي تاكيد

یہ ڈھائی فیصد زکوۃ ہے، یہ وہ زکوۃ ہے جس کے بارے میں قرآن کریم میں بار بار ارشاد فرمایا:

﴿ واقيمواالصلاة واتواالزكاة ﴾ "نماز قام كرواور ذكة اداكرو"-

جہاں نماز کا ذکر فرمایا ہے وہاں ساتھ میں زکوۃ کا بھی ذکر ہے، اس زکوۃ کی اتنی
تاکید وارد ہوئی ہے۔ جب اس زکوۃ کی اتنی تاکید ہے اور دو سری طرف اللہ جل
شانہ نے اتنا بڑا احسان فرمایا ہے کہ جمیں مال عطاکیا اور اس کا مالک بنایا اور پھر صرف
ڈھائی فیصد کا مطالبہ کیا تو مسلمان کم از کم اتناکر لے کہ وہ ڈھائی فیصد ٹھیک ٹھیک اللہ
کے مطالبے کے مطابق اوا کردے تو اس پر کوئی آسان نہیں ٹوٹ جائے گا، کوئی
قیامت نہیں ٹوٹ بڑے گی۔

## ز کوۃ حساب کرے نکالو

بہت سے لوگ تو وہ ہیں جو زکوۃ سے بالکل بے پرواہ ہیں، العیاذ باللہ وہ تو زکوۃ

نکالتے ہی نہیں ہیں۔ ان کی سوچ تو یہ ہے کہ یہ دھائی فصد کیوں دیں؟ ہیں جو ہال اُرہا ہے وہ آئے۔ دو سری طرف بعض لوگ وہ ہیں جن کو ذکوۃ کا کچھ نہ کچھ احساس ہے اور وہ ذکوۃ نکالتے بھی ہیں لیکن ذکوۃ نکالنے کا جو صحیح طریقہ ہے وہ طریقہ اختیار نہیں کرتے۔ جب ڈھائی فیصد ذکوۃ فرض کی گئی تو اب اس کا نقاضہ یہ ہے کہ ٹھیک میں حساب لگا کر ذکوۃ نکالی جائے۔ بعض لوگ یہ سوچتے ہیں کہ کون حساب کتاب کی حساب لگا کر ذکوۃ نکالی جائے۔ بعض لوگ یہ سوچتے ہیں کہ کون حساب کتاب کرے، کون سارے اسٹاک کو چیک کرے، لہذا ہی ایک اندازہ کر کے ذکوۃ نکال دے جس کی واقع ہو سی ہے اور ذکوۃ نکالنے ہیں کی بوسکتی ہے اور ذکوۃ نکالنے ہیں کی بھی ہو سی ہے، اگر ذکوۃ زیادہ نکال دی جائے انشاء اللہ مؤاخذہ نہیں ہوگا، لیکن اگر ایک روپیہ بھی ہم موجائے یعنی جتنی ذکوۃ واجب ہوئی ہے اس سے ایک روپیہ کم زکوۃ نکالی تو یاد رکھے! وہ ایک روپیہ جو آپ نے حرام طریقے سے اپنے پاس روک لیا ذکوۃ نکالی تو یاد رکھے! وہ ایک روپیہ جو آپ نے حرام طریقے سے اپنے پاس روک لیا جو وہ ایک روپیہ تہمارے سارے مال کو برباد کرئے کے لئے کافی ہے۔

### وہ مال تباہی کا سبب ہے

ایک حدیث میں نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب مال میں زکوۃ کی رقم شامل ہو جائے یعنی پوری زکوۃ نہیں نکالی بلکہ پچھ ذکوۃ نکالی اور پچھ باتی رہ گئی تو وہ مال انسان کے ۔ لئے تبای اور ہلاکت کا سبب ہے۔ اس وجہ سے اس بات کا اہتمام کریں کہ ایک ایک پائی کا صحیح حساب کرکے ذکوۃ نکالی جائے، اس کے بغیر زکوۃ کا فریضہ کما حقہ اوا نہیں ہوتا، المحمداللہ مسلمانوں کی ایک بہت بڑی توراد وہ ہے جو ذکوۃ ضرور نکالتی ہے لیکن اس بات کا اہتمام نہیں کرتی کہ ٹھیک تھیک حساب کرکے ذکوۃ نکالے، اس کی وجہ سے ذکوۃ کی رقم ان کے مال میں شامل رہتی ہے اور کرے ذکوۃ نکالے، اس کی وجہ سے ذکوۃ کی رقم ان کے مال میں شامل رہتی ہے اور اس کے نتیج میں ہلاکت اور بربادی کا سبب بن جاتی ہے۔

## ز کوة کے دنیاوی فوائد

ویے زلوۃ اس بیت سے نکالی چاہے کہ یہ اللہ تعالی کا تھم ہے، اس کی رضاکا تقاضہ ہے اور ایک عبادت ہے۔ اس زکوۃ نکالنے سے جمیں کوئی منفعت عاصل ہو یا نہ ہو، کوئی فائدہ ملے یا نہ ملے، اللہ تعالیٰ کے علم کی اطاعت بذات خود مقصود ہے۔

نہ ہو، نوی فا کرہ سے یا نہ سے، اللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ جب کوئی بندہ زکوۃ نکالٹا اصل مقصد تو زکوۃ کا یہ ہے، لیکن اللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ جب کوئی بندہ زکوۃ نکالٹا

ہے تو اللہ تعالی اس کو فوا کد ابھی عطا فرماتے ہیں، وہ فائدہ یہ ہے کہ اس کے مال میں برکت ہوتی ہے، چنانچہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

﴿يمحق الله الربواويربي الصدقات

(البقره:٢٤٦)

" لعنی الله تعالی سود کو مثاتے ہیں اور زکوۃ اور صدقات کو را ھاتے ہیں''۔

ایک حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب کوئی بندہ زکوٰۃ نکالٹا ہے تو اللہ تعالیٰ کے فرشتے اس کے حق میں یہ دعا فرماتے ہیں کہ:

﴿ الهم اعط منفقا خلفا واعط ممسكا تلفا ﴾

(بخاری کتاب الزیکاة باب قول الله تعالی: فامامن اعظی وا تقی)

اے اللہ! جو شخص اللہ تعالیٰ کے رائے میں خرچ کر رہا ہے اس کو اور زیادہ عطا فرمائے، اور اے اللہ جو شخص اپنے مال کو روک کر رکھ رہا ہے اور زکوۃ ادا نہیں کر رہا ہے تو اے اللہ اس کے مال پر ہلاکت ڈالئے۔ اس لئے فرمایا:

﴿مانقصت صدقة من مال

"كوئى صدقه كسى مال ميس كمى نهيس كرتا"-

چنانچہ بعض او قات یہ ہو تا ہے کہ ادھر ایک مسلمان نے زکوۃ نکالی دوسری

طرف الله تعالی نے اس کی آمدنی کے دو سرے ذرائع پیدا کردیے اور اس کے ذریعہ
اس ذکوۃ سے زیادہ پیسہ اس کے پاس آگیا۔ بعض او قات یہ ہو تا ہے کہ زکوۃ نکالنے
سے اگرچہ گفتی کے اعتبار سے پیسے کم ہوجاتے ہیں لیکن بقیہ مال میں الله تعالیٰ کی
طرف سے ایسی برکت ہوتی ہے کہ اس برکت کے نتیجے میں تھوڑے مال سے زیادہ
فوائد حاصل ہوجاتے ہیں۔

## مال میں بے بر کتی کا انجام

آج کی دنیا گفتی کی دنیا ہے۔ برکت کا منہوم لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتا۔ برکت اس چیز کو کہتے ہیں کہ تھوڑی می چیز میں زیادہ فائدہ حاصل موجائے مثلاً آج آپ نے پیے تو بہت کمائے لیکن جب گر پنج تو پتہ چلا کہ بچہ بیار ہے، اس کو لے كر ۋاكثرك پاس كے اور ايك بى طبى معائد ميں وہ سارے ييے خرچ موكے، اس كا مطلب یہ ہوا کہ جو پیے کمائے تھے اس میں برکت نہ ہوئی۔ یا مثلاً آپ پیے کماکر گھرجارہے تھے کہ راستہ میں ڈاکو مل کیا اور اس نے پتول دکھا کر سارے پیپے چھین لتے، اس كامطلب يہ ہے كہ يسي تو حاصل موتے ليكن اس ميں بركت نہيں موئى يا مثلاً آپ نے بید کماکر کھانا کھایا اور اس کھانے کے نتیج میں آپ کو بد بضی ہوگئ، اس کا مطلب یہ ہے کہ اس مال میں برکت نہ ہوئی۔ یہ سب بے برکتی کی نشانیاں ہیں۔ برکت یہ ہے کہ آپ نے پینے تو کم کمائے لیکن اللہ تعالی نے ان تھوڑے پیاوں میں زیادہ کام بنا دیے اور تمہارے بہت سے کام نگل گئے، اس کا نام ہے بركت يه بركت الله تعالى اس كو عطاء فرمائت بين جو الله تعالى ك احكام يرعمل كرتا ب- لبذا بم اين مال كي زكوة تكليس اور اس طرح نكاليس جس طرح الله اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں بتایا ہے اور اس کو حساب کتاب کے ساتھ نکالیں۔ صرف اندازہ سے نہ نکالیں۔

#### ز كوة كانصاب

اس کی تھوڑی می تفصیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ذکاؤہ کا ایک نصاب مقرر کیا ہے کہ اس نصاب سے کم اگر کوئی شخص مالک ہے تو اس پر ذکاؤہ فرض نہیں، اگر اس نصاب کا مالک ہو گا تو ذکاؤہ فرض ہوگ۔ وہ نصاب یہ ہے: ساڑھے باون تولہ چاندی یا اس کی قیمت کا نقد روپیے، یا زیور، یا سامان تجارت وغیرہ، جس شخص کے پاس یہ مال اتنی مقدار میں موجود ہو تو اس کو "صاحب نصاب" کہا جاتا ہے۔

### ہر ہررویے پر سال کا گزر ناضروری نہیں

پراس نساب پر ایک سال گررنا چاہئے، یعنی ایک سال تک اگر کوئی شخص صاحب نساب رہ تو اس پر ذکوۃ واجب ہوتی ہے۔ اس بارے بیں عام طور پر یہ غلط فہنی پائی جاتی ہے کہ لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ ہر ہر روپ پر متقل پورا سال گررے، تب اس پر ذکوۃ واجب ہوتی ہے، یہ بات درست نہیں۔ بلکہ جب ایک مرتبہ سال کے شروع میں ایک شخص صاحب نساب بن جائے مثلاً فرض کریں کہ کیم رمضان کو اگر کوئی شخص صاحب نساب بن گیا پھر آئندہ سال جب کیم رمضان آیا تو اس وقت بھی وہ صاحب نساب ہے تو ایسے شخص کو صاحب نساب سمجھا جائے گا، اس وقت بھی وہ صاحب نساب ہے تو ایسے شخص کو صاحب نساب سمجھا جائے گا، درمیان سال میں جو رقم آئی جاتی رہی اس کا کوئی اعتبار نہیں، بس کیم رمضان کو دیکھ لو کہ تہمارے پاس کتی رقم موجود ہے اس رقم پر ذکوۃ نکالی جائے گا، چاہے اس میں یہنے می کوئی نہ تہارے یا س کئی رقم موجود ہے اس رقم پر ذکوۃ نکالی جائے گی، چاہے اس میں یہنے سے پچھ رقم صرف ایک دن پہلے ہی کیوں نہ آئی ہو۔

## تاریخ ز کو ہیں جو رقم ہواس پر ز کو ہے

مثلاً فرض كري كه ايك شخص كے پاس كم رمضان كو ايك لاكھ روبيہ تھا، الگلے مال كم رمضان كے ايك اور آگئے اور اس كم رمضان سے وو ون بہلے بچاس ہزار روپے اس كے پاس اور آگئے اور اس

کے نتیج میں کیم رمضان کو اس کے پاس ڈیڑھ لاکھ روپے ہوگئے، اب اس ڈیڑھ لاکھ روپے پر زکوہ فرض ہوگی، یہ نہیں کہا جائے گا کہ اس میں پچاس ہزار روپے تو صرف دو دن پہلے آئے ہیں اور اس پر ایک سال نہیں گزرا، لہذا اس پر زکوۃ نہ ہونی چاہے یہ درست نہیں بلکہ زکوۃ نکالنے کی جو تاریخ ہے اور جس تاریخ کو آپ صاحب نصاب بنے ہیں اس تاریخ میں جتنا مال آپ کے پاس موجود ہے اس پر زکوۃ واجب ہے، چاہے یہ رقم پیچھے سال کم رمضان کی رقم سے زیادہ ہو یا کم ہو مثلاً اگر بچھلے سال ایک لاکھ روپے تھے، اب ڈیڑھ لاکھ ہیں تو ڈیڑھ لاکھ پر زکوۃ اوا کرو، اور اگر اس سال بچاس بزار ره گئ تو اب بچاس بزار پر زکوة ادا کرو، درمیان سال میں جو رقم خرج موسى، اس كاكوئي حساب كتاب نهين اور اس خرج شده رقم ير زكوة نكالنے كى ضرورت نہيں۔ اللہ تعالى نے حاب كتاب كى الجمن سے بچانے كے لئے یہ آسان طریقہ مقرر فرمایاہ کہ درمیان سال میں جو کچھ تم نے کھایا پا اور وہ رقم تہارے پاس سے چلی گئ تو اس کا کوئی حساب کتاب کرنے کی ضرورت نہیں۔ ای طرح درمیان سال میں جو رقم آگئی اس کا الگ ہے حساب رکھنے کی ضرورت نہیں کہ وہ کس تاریخ میں آئی اور کب اس پر سال پورا ہوگا؟ بلکہ زکوۃ نکالنے کی تاریخ میں جور قم تمہارے پاس ہے، اس پر زکوۃ ادا کرو۔ سال گزرنے کا مطلب یہ ہے۔

## اموال زكوة كوان كون سے بيں؟

یہ بھی اللہ تعالی کا ہم پر فضل ہے کہ اس نے ہر ہر چیز پر ذکوۃ فرض نہیں فرمائی،
ورنہ مال کی تو بہت می قسمیں ہیں۔ جن چیزوں پر ذکوۃ فرض ہے وہ یہ ہیں: ① نقد
روپیہ، چاہے وہ کسی بھی شکل میں ہوں، چاہے وہ نوث ہوں یا سکے ہوں، ﴿ سونا
چائدی، چاہے وہ زیور کی شکل میں ہو، یا سکے کی شکل میں ہو، بعض لوگوں کے ذہنوں
میں یہ رہتا ہے کہ جو خواتین کا استعالی زیور ہے اس پر ذکوۃ نہیں ہے، یہ بات
درست نہیں۔ صبح بات یہ ہے کہ استعالی زیور پر بھی ذکوۃ واجب ہے البتہ صرف

سونے چاندی کے زیور پر زگرہ واجب ہے، لیکن اگر سونے چاندی کے علاوہ کسی اور دھات کا زیور ہ، چاہے پلاٹینم ہی کیوں نہ ہو اس پر زگوہ واجب نہیں، ای طرح میرے جو ہرات پر زگوہ نہیں جب تک تجارت کے لئے نہ ہوں بلکہ ذاتی استعال کے لئے موں۔
کے لئے ہوں۔

#### اموال زكوة ميں عقل نہ چلائيں

يہاں يہ بات بھى سمجھ لينا چاہئے كه زكوة ايك عبادت ہے، الله تعالى كا عاكد كيا موا فریضہ ہے۔ اب بعض لوگ زکوۃ کے اندر اپن عقل دوڑاتے ہیں اور یہ سوال كرتے ہيں كه اس ير زكوة كيول واجب ہے اور فلال چيز پر زكوة كيول واجب نہيں؟ یادر کھے کہ یہ زکوۃ اوا کرنا عباوت ہے اور عباوت کے معنی بی یہ بیں کہ چاہے وہ ہاری سمجھ میں آئے یا نہ آئے گراللہ کا تھم مانا ہے مثلاً کوئی شخص کہے کہ سونے چاندی پر زکوة واجب ہے تو میرے جو ہرات پر ذکوة کیوں واجب نہیں؟ اور پلائینم پر کیوں زکوۃ نہیں؟ یہ سوال بالکل ایبا ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ کہے کہ حالت سفر میں ظہراور عصراور عشاء کی نمازیں قصرہے اور چار رکعت کی بجائے وو رکعت پڑھی جاتی ہے تو چرمغرب میں قصر کیوں نہیں؟ یا مثلاً کوئی شخص کے کہ ایک آدمی ہوائی جہاز میں فرسٹ کلاس کے اندر سفر کرتا ہے اور اس سفر میں اس کو کوئی مشقت بھی نہیں ہوتی گراس کی نماز آدھی ہوجاتی ہے اور میں کرائی میں بس کے اندر بڑی مشقت کے ساتھ سفر کرتا ہوں، میری نماز آدھی کیوں نہیں ہوتی؟ ان سب کا ایک عی جواب ہے، وہ یہ کہ یہ تو اللہ تعالی کے بنائے ہوئے عبادت کے احکام ہیں، عبادات میں ان احکام کی پابندی کرنا ضروری ہے ورنہ وہ کام عبادت نہیں رہے گا۔

## عبادت كرناالله كاحكم

یا مثلاً کوئی شخص بہ کھے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ 9ذی الحجہ ہی کو جج ہو تا ہے؟

مجھے تو آسانی ہے ہے کہ آج جاکر ج کر آؤں اور آیک دن کے بجائے میں عرفات تین دن قیام کروں گا، اب اگر وہ شخص ایک دن کے بجائے تین دن بھی وہاں بیشارہ گا، تب بھی اس کا ج نہیں ہوگا، کیونکہ اللہ تعالی نے عبادت کا جو طریقہ بتا یا تھا اس کے مطابق نہیں کیا۔ یا مثلاً کوئی شخص ہے کہ ج کے تین دنوں میں جرات کی رئ کرنے میں بہت ہجوم ہوتا ہے اس لئے میں چوتھ دن اکشی سارے دنوں کی رئ کرلوں گا۔ یہ رئ درست نہیں ہوگی اس لئے کہ یہ عبادت ہے اور عبادت کے اندر یہ ضروری ہے کہ جو طریقہ بتایا گیا ہے اور جس طرح بتایا گیا ہے اس کے مطابق وہ عبادت انجام دی جائے گی تو وہ عبادت درست ہوگی ورنہ درست نہ ہوگی۔ لہذا یہ اعتراض کرنا کہ سونے اور چاندی پر ذکوۃ کیوں ہے اور ہیرے پر کیوں نہیں؟ یہ عبادت کے فلف کے خلاف ہے۔ بہرطال، اللہ تعالی نے سونے چاندی پر ذکوۃ رکھی عبادت کے فلف کے خلاف ہے۔ بہرطال، اللہ تعالی نے سونے چاندی پر ذکوۃ رکھی ہے۔ جو چاہوں اور نقد رویب پر زکوۃ رکھی ہے۔

## سامان تجارت کی قیمت کے تعین کا طریقہ

دوسری چیزجس پر زکوۃ فرض ہے وہ ہے "سامان تجارت" مثلاً کسی کی دکان میں جو سامان برائے فروخت رکھا ہوا ہے، اس سارے اسٹاک پر زکوۃ واجب ہے، البتہ اسٹاک کی قیمت لگاتے ہوئے اس بات کی گنجائش ہے کہ آدمی زکوۃ نکالتے وقت یہ حساب لگائے کہ اگر میں پور؛ اسٹاک اکھٹا فروخت کروں تو بازار میں اس کی کیا قیمت لگے گی۔ دیکھئے ایک "رفیل پرائس" ہوتی ہے اور دوسری "ہول سل پرائس" تیسری صورت یہ کہ پورا اسٹاک اکھا فروخت کرنے کی صورت میں کیا قیمت تیسری صورت یہ کہ پورا اسٹاک اکھا فروخت کرنے کی صورت میں کیا قیمت لگے گی، لہذا جب دکان کے اندر جو مال ہے اس کی ذکوۃ کا جساب لگایا جارہا ہو تو اس کی گنجائش ہے کہ تیسری فتم کی قیمت لگائی جائے، وہ قیمت نکال کر پھراس کا ڈھائی فیمد ذکوۃ میں نکان ہوگا، البتہ احتیاط اس میں ہے کہ عام "ہول میل قیمت" سے فیمد ذکوۃ میں نکانا ہوگا، البتہ احتیاط اس میں ہے کہ عام "ہول میل قیمت" سے میاب لگاکر اس پر ذکوۃ اداکردی جائے۔

### مال تجارت میں کیا کیا داخل ہے؟

اس کے علاوہ مال تجارت میں ہروہ چیزشامل ہے جس کو آدی نے بیچنے کی غرض ے خریدا ہو، لہذا اگر کسی شخص نے بیچنے کی غرض سے کوئی بلاث خریدا یا زمین خریدی یا کوئی مکان خریدا یا گاڑی خریدی اور اس مقصد سے خریدی کہ اس کو چ کر تفع كماؤل كاتويه سب چيزيل مال تجارت ميل داخل جين، لبذا اگر كوئي بلات، كوئي ڈٹین، کوئی مکان خربدتے وفت شروع ہی میں یہ نبیت تھی کہ میں اس کو فروخت کروں گا تو اس کی مالیت پر زکوہ واجب ہے۔ بہت سے لوگ وہ ہوتے ہیں جو "انولیشنٹ" کی غرض سے پلاٹ فرید کیتے ہیں اور شروع ہی سے یہ نیت ہوتی ہے کہ جب اس پر اچھے پیے ملیں گے تو اس کو فروخت کردوں گا اور فروخت کر کے اس سے نفع کماؤں گا، تو اس پلاٹ کی الیت پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ لیکن اگر بلاث اس نیت سے خریدا کہ اگر موقع ہوا تو اس پر رہائش کے لئے مکان بنالیں گے، یا موقع ہوگاتواس کو کرائے پرچ ہادیں کے یا بھی موقع ہو گاتواس کو فروخت کردیں ے، کوئی ایک واضح نیت نہیں ہے بلکہ ویسے ہی خرید کر ڈال دیا ہے، اب اس میں یہ بھی احمال ہے کہ آئندہ کسی وقت اس کو مکان بنا کر وہاں رہائش اختیار کرلیں گے اور یہ اخمال بھی ہے کہ کرائے پر چڑہا دیں گے اور یہ اخمال بھی ہے کہ فروخت كردي ك تواس صورت من اس پلاث ير ذكوة واجب ،ين ب، للذا ذكوة صرف اس صورت میں واجب ہوتی ہے جب خریدتے وقت ہی اس کو دوبارہ فروخت كرنے كى نيت مو، يہاں تك كه اگر پات فريد في وقت شروع ميں يه نيت ملى كه اس پر مکان بنا کر رہائش اختیار کریں گے، بعد میں ارادہ بدل گیا اور یہ ارادہ کرلیا کہ اب اس کو فروخت کر کے پینے حاصل کرلیں کے تو محض نیت اور ارادہ کی تبدیلی سے فرق نہیں پڑتا جب تک آپ اس پلاٹ کو واقعۃ فروخت، نہیں کردی گے اور اس کے پیے آپ کے پاس نہیں آجائیں گے اس وقت تک اس پر زاؤہ واجب

نہیں ہوگی۔

بہرمال، ہروہ چیز جس خریدتے وقت ہی اس کو فروخت کرنے کی نیت ہو، وہ مال تجارت ہے اور اس کی مالیت پر ڈھائی فیصد کے حساب سے زکوۃ واجب ہے۔

## کس دن کی مالیت معتبر ہوگی؟

یہ بات بھی یاد رکھیں کہ مالیت اس دن کی معتر ہوگی جس دن آپ ڈکوۃ کا حساب کررہے ہیں مثلاً ایک پلاٹ آپ نے ایک لاکھ روپے میں خرریا تھا اور آج اس پلاٹ کی قیمت دس لاکھ ہوگئ، اب دس لاکھ پر ڈھائی فیمد کے حساب سے ذکوۃ ٹکالی جائے گ، ایک لاکھ پر نہیں ٹکالی جائے گ۔

# كمينيول كے شيئرز پر زكوۃ كا حكم

ای طرح کمپنیوں کے "شیئرز" بھی سامان تجارت میں داخل ہیں۔ اور ان کی دو صورتیں ہیں ایک صورت یہ ہے کہ آپ نے کی کمپنی کے شیئرز اس مقصد کے لئے خریدے ہیں کہ اس کے ذرایعہ کمپنی کا منافع (dividend) حاصل کریں گے اور اس پر ہمیں سالانہ منافع کمپنی کی طرف ہے ملتا رہے گا۔ دو سری صورت یہ ہے کہ آپ نے کسی کمپنی کے شیئرز "کمپٹیل گین" کے لئے خریدے ہیں یعنی نیت یہ ہے کہ جب بازار میں ان کی قیمت بڑھ بائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع کمائیں گے۔ اگر یہ دو سری صورت ہے یعنی شیئرز خریدتے وقت شروع ہی میں ان کو فروخت کرنے کی نیت ہوگی تو اس صورت میں پورے شیئرز کی پوری بازاری قیمت پر ذکو ہ واجب ہوگی مشلاً آپ نے بچاس روپے کے صاب سے شیئرز خریدے اور مقصد یہ تھا کہ جب ان کی قیمت بڑھ جائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع حاصل کریں گے، اس کے بعد کی قیمت بڑھ جائے گی تو ان کو فروخت کر کے نفع حاصل کریں گے، اس کے بعد حس دن آپ نے ذکو ہ کا حساب نکالا، اس دن شیئرز کی قیمت ساٹھ روپے ہوگئی تو اب ساٹھ روپے کے حساب سے ان شیئرز کی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی اب ساٹھ روپے کے حساب سے ان شیئرز کی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی تو اب سے خراب سے ان شیئرز کی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی تو اب ساٹھ روپے کے حساب سے ان شیئرز کی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی تو اب ساٹھ روپے کے حساب سے ان شیئرز کی مالیت نکالی جائے گی اور اس پر ڈھائی

فیمد کے حاب سے زکوۃ ادا کرنی ہوگی۔

لیکن اگر پہلی صورت ہے لینی آپ نے کہنی سے شیرز اس نیت ہے خریدے کہ کہنی کی طرف ہے اس پر سالانہ منافع ملتارہ گااور فروخت کرنے کی نیت نہیں تقی تو اس صورت میں آپ کے لئے اس بات کی گنجائش ہے کہ یہ دیکھیں کہ جس کہنی کے یہ شیرز ہیں اس کہنی کے کتے اثاثے جالم ہیں مثلاً بلڈنگ، مشیری، کاریں وغیرہ، اور کتے اثاثے نقد، سامان تجارت اور خام مال کی شکل میں ہیں، یہ معلومات کہنی ہی ہے حاصل کی جاسمتی ہیں، مثلاً فرض کریں کہ کسی کمپنی کے ساٹھ فیصد اثاثے نقد، سامان تجارت، خام مال، اور تیار مال کی صورت میں ہیں اور چالیس فیصد اثاثے بلڈنگ، مشینری اور کار وغیرہ کی صورت میں ہیں تو اس صورت میں آپ ان شیرز کی بازاری قیمت لگا کر اس کی ساٹھ فیصد قیمت پر ذکرہ ادا کریں، مثلاً شیرز کی بازاری قیمت ساٹھ روپے تھی اور کمپنی کے ساٹھ فیصد اثاثے قائل ذکوہ تھے اور کی بازاری قیمت ساٹھ روپے تھی اور کمپنی کے ساٹھ فیصد اثاثے قائل ذکوہ تھے اور کی بازاری قیمت ساٹھ روپے تھی اور کمپنی کے ساٹھ فیصد اثاثے قائل ذکوہ تھے اور کی بازاری قیمت ساٹھ نیصد اثاثے تائل ذکوہ تھے اور سے جالیس فیصد اثاثے تائل ذکوہ تھے اور سے جالیس فیصد اثاثے تائل ذکوہ تھے تو اس صورت میں آپ اس شیرز کی بوری

چایس بھر الماسے مافان راوہ سے تو اس سورت یں اپ اس سرر ی پرن کی قادا کریں۔ ادر اگر کسی ممپنی قیمت لینی ساٹھ روپ کے بجائے =/۳۱ روپ پر زکوۃ ادا کریں۔ ادر اگر کسی ممپنی کے اثاثوں کی تفصیل معلوم نہ ہوسکے تو اس صورت میں احتیاطاً ان شیئرز کی پوری

بازاری قیت یر زگوة ادا کردی جائے۔

شیئرز کے علاوہ اور جنٹے فائیانشل انسرومنٹس ہیں چاہے وہ بونڈز ہوں یا سرئیفیٹس ہوں، یہ سب نقد کے علم میں ہیں، ان کی اصر قیت مر زكوة واجب

#### کارخانہ کی کن اشیاء پر ذکوۃ ہے

اگر کوئی شخص فیکٹری کا مالک ہے تو اس فیکٹری میں جو تیار شدہ مال ہے اس کی قیمت پر زکوۃ واجب ہے، اس طرح جو مال تیاری کے مختلف مراحل میں ہے یا خام مال کی شکل میں ہے اس پر بھی زکوۃ واجب ہے۔ البتہ فیکٹری کی مشینری، بلڈنگ،

گاڑیاں وغیرہ پر زکوۃ واجب نہیں۔

اس طرح اگر کمی شخص نے کمی کاروبار میں شرکت کے لئے روپیہ لگایا ہوا ہے، اور اس کاروبار کا کوئی متناسب حصہ اس کی ملکیت ہے تو جتنا حصہ اس کی ملکیت ہے اس حصے کی بازاری قیمت کے حساب سے زکوۃ واجب ہوگ۔

بہرمال، خلاصہ یہ کہ نقد روپیہ جس میں بینک بیلنس اور فائینانشل انسرومنٹس بھی داخل ہیں، ان پر ذکوۃ واجب ہے، اور سامان تجارت، جس میں تیار مال، خام مال، اور جو مال تیاری کے مراحل میں ہیں وہ سب سامان تجارت میں داخل ہیں، اور کمینی کے شیئرز بھی سامان تجارت میں داخل ہیں، اس کے علاوہ ہر چیز جو آدمی نے فرو خت کرنے کی غرض سے خربی ہو وہ بھی سامان تجارت میں داخل ہے، زکوۃ فرو خت کرنے کی غرض سے خربی ہو وہ بھی سامان تجارت میں داخل ہے، زکوۃ نکالیں اور اس پر ذکوۃ اداکریں۔

#### واجب الوصول قرضول برزكوة

ان کے علاوہ بہت می رقمیں وہ ہوتی ہیں جو دو سروں سے واجب الوصول ہوتی ہیں۔ مثلاً دو سروں کو قرض دے رکھاہے، یا مثلاً مال ادھار فروخت کر رکھاہے اور اس کی قیمت ابھی وصول ہونی ہے، تو جب آپ زکوۃ کا حساب لگائیں اور اپی مجموعی مالیت نکالیں تو بہتر ہیں ہے کہ ان قرضوں کو اور واجب الوصول رقموں کو آج ہی آپ اپنی مجموعی مالیت تیں شامل کرلیں۔ اگرچہ شرعی عظم یہ ہے کہ جو قرضے ابھی وصول نہیں ہوئے تو جب تک وہ وصول نہ ہوجائیں اس وقت تک شرعاً ان پر ذکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں ہوتی، لیکن جب وصول ہوجائیں تو جتنے سال گرر چے ہیں ان تمام چھلے سالوں کی بھی ذکوۃ اداکرنی ہوگ۔ مثلاً فرض کریں کہ آپ نے ایک شخص کو ایک لاکھ روپیہ قرضہ دے رکھا تھا، اور پانچ سال کے بعد وہ قرضہ آپ کو واپس ملا، تو اگرچہ اس ایک لاکھ روپہ قرضہ دے رکھا تھا، اور پانچ سالوں کے دوران تو ذکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپ وصول ہوگئے تو اب گزشتہ واپس ملا، تو اگرچہ اس ایک لاکھ روپ پر ان پانچ سالوں کے دوران تو ذکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپ وصول ہوگئے تو اب گزشتہ واپس ملا، تو اگرچہ اس ایک لاکھ روپ پر ان پانچ سالوں کے دوران تو ذکوۃ کی ادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپ وصول ہوگئے تو اب گزشتہ واپس ملاء تھا، وہ بھی دوران تو دکوۃ کی دوران تو دکوۃ کی دوران تو دکوۃ کی دادائیگی واجب نہیں تھی، لیکن جب وہ ایک لاکھ روپ وصول ہوگئے تو اب گزشتہ واپس ملاء تو دی دوران تو دکوۃ کی دوران کو دوران کو دی دوران کی دوران کو دائی دوران کی دوران کی دوران کو دوران کی دوران کو دوران کو دی دوران کو دوران کی دوران کی دوران کو دوران کو

پانچ سالوں کی بھی ذکوۃ دینی ہوگ۔ تو چونکہ گذشتہ سالوں کی ذکوۃ کیک مشت ادا کرنے میں بعض او قات دشواری ہوتی ہے لہذا بہتریہ ہے کہ ہرسال اس قرض کی ذکوۃ کی ادائیگی بھی کر دی جایا کرے۔ لہذا جب ذکوۃ کا حساب لگائیں تو ان قرضوں کو بھی مجموعی الیت میں شامل کر لیا کریں۔

## قرضول كي منهائي

پھردو سری طرف یہ دیکھیں کہ آپ کے ذمے دو سرے لوگوں کے کتنے قرضے ہیں۔ اور پھر مجموعی مالیت میں سے ان قرضوں کو منہا کر دمیں، منہا کرنے کے بعد جو باقی بچے وہ قابل ذکوۃ رقم ہے۔ اس کا پھر ڈھائی فیصد نکال کر ذکوۃ کی نیت سے ادا کردیں۔ بہتریہ ہے کہ جو رقم ذکوۃ کی بنے اتنی رقم الگ نکال کر محفوظ کرلیں، پھر وقاً فوقاً اس کو مستحقین میں خرچ کرتے رہیں۔ بہرطال ذکوۃ کا حساب لگانے کا یہ طریقہ ہے۔

## قرضول کی دو قسمیں

قرضوں کے سلیلے میں ایک بات اور سمجھ لینی چاہئے، وہ یہ کہ قرضوں کی دو قسیں ہیں: ایک تو معمولی قرضے ہیں جن کو انسان اپی ذاتی ضروریات اور ہنگای ضروریات کے لئے مجوراً لیتا ہے۔ دو سری قتم کے قرضے وہ ہیں جو بڑے بڑے سرمایہ دار پیداداری اغراض کے لئے لیتے ہیں مثلاً؛ فیکٹریاں لگانے، یا مثینریاں خریدنے، یا مال تجارت امپورٹ کرنے کے لئے قرضے لیتے ہیں یا مثلاً ایک سرمایہ دار کے باس پہلے سے دو فیکٹریاں موجود ہیں لیکن اس نے بینک سے قرض لے کر تیسری فیکٹری لگالی۔ اب اگر اس دو سری قتم کے قرضوں کو مجموعی مالیت سے منہا کیا جائے تو نہ صرف یہ کہ ان سرمایہ داردان پر ایک پیسے کی بھی ذکوۃ واجب نہیں ہوگی بلکہ وہ لوگ اللے مستحق ذکوۃ بن جائیں گے، اس لئے کہ ان کے پاس جتنی مالیت کا مال

موجود ہے، اس سے زیادہ مالیت کے قرضے بینک سے لے رکھے ہیں، وہ بظاہر فقیراور مسکین نظر آرہا ہے۔ لہذا ان قرضول کے منہا کرنے میں بھی شریعت نے فرق رکھا ہے۔

## تجارتي قرضے كب منها كئے جائيں

اس میں تفصیل یہ ہے کہ پہلی قتم کے قرضے تو مجموعی مالیت سے منہا ہوجائیں گے اور ان کو منہا کرنے کے بعد ذکوۃ اوا کی جائے گی۔ اور دو سری قتم کے قرضوں میں یہ تفصیل ہے کہ اگر کسی شخص نے تجارت کی غرض سے قرض لیا، اور اس قرض کو ایسی اشیاء خریدنے میں استعال کیاجو قائل ذکوۃ ہیں، مثلاً اس قرض سے خام مال خرید لیا، یا مال تجارت خرید لیا، تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا کریں گے۔ لیکن اگر اس قرض کو ایسے اثاثے خریدنے میں استعال کیاجو نا قائل ذکوۃ ہیں تو اس قرض کو مجموعی مالیت سے منہا نہیں کریں گے۔

## قرض کی مثال

مثلاً ایک شخص نے بینک ہے ایک کروڑروپے قرض لئے اور اس رقم ہے اس
نے ایک پلانٹ (مشینری) باہرے امپورٹ کرلیا ۔۔ چونکہ یہ پلانٹ قابل ذکوۃ نہیں
ہے اس لئے کہ یہ مشینری ہے تو اس صورت میں یہ قرضہ منہا نہیں ہوگا۔ لیکن اگر
اس نے اس قرض ہے خام مال خرید لیا تو چونکہ خام مال قابل ذکوۃ ہے اس لئے یہ
قرض منہا کیا جائے گا، کیونکہ دو سری طرف یہ خام مال اوا کی جانے والی ذکوۃ کی
مجموعی مالیت میں پہلے سے شامل ہو چکا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ نار مل قتم کے قرض تو
پورے کے پورے مجموعی مالیت سے منہا ہو جائین گے۔ اور جو قرضے پیداواری
اغراض کے لئے لئے گئے ہیں، اس میں یہ تفصیل ہے کہ اگر اس سے ناقابل ذکوۃ
اثاث خریدے ہیں تو وہ قرض منہا نہیں ہوگا، اور اگر قابل ذکوۃ اثاثے خریدے

ہیں تو وہ قرض منہا ہوگا۔ یہ تو زکوۃ نکالنے کے بارے میں احکام تھے۔ زکوۃ مستحق کو اداکر س

دو سری طرف زکوۃ کی ادائیگی کے بارے میں بھی شریعت نے احکام بتائے ہیں۔
میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے ہے کہ
اللہ تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا کہ زکوۃ نکالو، نہ یہ فرمایا کہ زکوۃ بھینکو، بلکہ فرمایا: آتوا
المزکماۃ زکوۃ ادا کرو۔ یعنی یہ دیکھو کہ اس جگہ پر زکوۃ جائے جہاں شرعاً زکوۃ جائی
چاہئے۔ بعض لوگ زکوۃ نکالتے تو ہیں لیکن اس کی پرواہ نہیں کرتے کہ صحح مصرف
پر خرچ ہو رہی ہے یا نہیں؟ ذکوۃ نکال کر کسی کے حوالے کردی اور اس کی تحقیق
نہیں کی کہ یہ صحیح مصرف پر خرچ کرے گایا نہیں؟ آج بے شار ادارے دنیا میں کام
کر رہے ہیں، ان میں بہت سے ادارے ایسے بھی ہوں گے جن میں بااو قات اس
بات کا لحاظ نہیں ہو تا ہوگا کہ ذکوۃ کی رقم صحیح مصرف پر خرچ ہو رہی ہے یا نہیں؟
اس لئے فرمایا کہ ذکوۃ ادا کرو۔ یعنی جو مستحق ذکوۃ ہے اس کو ادا کرو۔

## مستحق كون؟

اس کے لئے شریعت نے یہ اصول مقرر فرمایا کہ ذکوۃ صرف انہی اشخاص کو دی
جاسکتی ہے جو صاحب نصاب نہ ہوں۔ یہاں تک کہ اگر ان کی بکیت میں ضرورت
سے زاکد ایبا سامان موجود ہے جو ساڑھے باون تولہ چاندی کی قیمت تک پہنچ جاتا
ہے تو بھی وہ مستحق ذکوۃ نہیں رہتا۔ مستحق ذکوۃ وہ ہے جس کے پاس ساڑھے باون
تولہ چاندی کی مالیت کی رقم یا آئی مالیت کا کوئی سامان ضرورت سے زاکد نہ ہو۔
مستحق کو مالک بنا کر دس

اس میں بھی شریعت کا یہ علم ہے کہ اس مستحق زکوۃ کو مالک بنا کر دو۔ لینی وہ

مستحق ذکوۃ اپی ملکیت میں خود مختار ہو کہ جو چاہے کرے۔ ای وجہ سے کس بلڈنگ کی تعمیر پر ذکوۃ نہیں لگ سکتی، کسی ادارے کے ملازمین کی تخواہوں پر ذکوۃ نہیں لگ سکتی۔ اس لئے کہ اگر ذکوۃ کے ذریعہ تعمیرات کرنے اور ادادے قائم کرنے کی اجازت دے دی جاتی تو ذکوۃ کی رقم سب لوگ کھا پی کر ختم کر جاتے، کیونکہ اداروں کے اندر تخواہیں بے شار ہوتی ہیں، تعمیرات پر خرج لاکھوں کا ہوتا ہے، اس لئے یہ تکم دیا گیا کہ غیرصاحب نصاب کو مالک بناکر ذکوۃ دو، یہ ذکوۃ نقراء اور غراء اور کماوروں کا حق ہے؟ لہذا یہ ذکوۃ انہی تک پنچنی چاہئے، جب ان کو مالک بناکر دے وہ کے تو تہماری ذکوۃ ادا ہو جائے گی۔

### کن رشتہ داروں کوز کوۃ دی جاسکتی ہے

یہ ذکوۃ اداکرنے کا تھم انسان کے اندریہ طلب اور جستجو خود بخود پیداکر تا ہے کہ میرے پاس ذکوۃ کے اشے پیے موجود ہیں، ان کو صیح مصرف میں خرج کرنا ہے۔ اس لئے وہ مستحقین کو تلاش کرتا ہے کہ کون کون لوگ مستحقین ہیں اور ان مستحقین کی فہرست بناتا ہے، پھر ان کو ذکوۃ پہنچاتا ہے، یہ بھی انسان کی ذمہ داری ہے۔ آپ کے محلے میں، طنے جلنے والوں میں، عزیز و اقارب اور دشتہ داروں میں، ورست احباب میں جو مستحق ذکوۃ ہوں، ان کو ذکوۃ اداکریں۔ اور ان میں ہے سب کے افضل یہ ہے کہ اپنے دشتہ داروں کو ذکوۃ اداکریں۔ اور ان میں واب ہے، ذکوۃ اداکریں اس میں ڈبل ثواب ہے، داروں کو ذکوۃ اداکریں اس میں ڈبل ثواب ہے، ذکوۃ اداکری اس میں ڈبل ثواب ہی ہے۔ اور صلہ رخی کرنے کا ثواب بھی ہے۔ اور تمام رشتہ داروں کو ذکوۃ انہیں دی جاسکتی، داروں کو ذکوۃ ایس میں دکوۃ نہیں دے سکتا اور بیٹا باپ کو ذکوۃ نہیں دے سکتا ہور کو ذکوۃ دی جاسکتی، بیوی شوہر کو ذکوۃ نہیں دے سکتا ہوں کو، جاسکتی، ان کے علاوہ باتی تمام رشتوں میں ذکوۃ دی جاسکتی ہے۔ مشلاً بھائی کو، بہن کو، چچا کو، خالہ کو، پھوپھی کو، ماموں کو ذکوۃ دی جاسکتی ہے۔ مشلاً بھائی کو، بہن کو، چچا کو، خالہ کو، پھوپھی کو، ماموں کو ذکوۃ دی جاسکتی

ے- البتہ بیہ ضرور دیکھ لیں کہ وہ مستحق زگوۃ ہوں اور صاحب نصاب نہ ہو۔

## بيوه اوريتيم كوزكوة دين كاحكم

بعض لوگ یہ سیھے ہیں کہ اگر کوئی خاتون بیوہ ہے تو اس کو ڈکوۃ ضرور دینی چاہئے حالانکہ بہاں بھی شرط یہ ہے کہ وہ مستحق زکوۃ ہو اور صاحب نصاب نہ ہو۔ اگر بیوہ مستحق ذکوۃ ہو اور صاحب نصاب نہ ہو۔ اگر بیوہ مستحق ذکوۃ ہیں ہی مدد کرنا بڑی اچھی بات ہے۔ لیکن اگر ایک خاتون بیوہ ہے اور مستحق ذکوۃ نہیں ہیوہ ہونے کی وجہ سے وہ مصرف ذکوۃ نہیں بن سکتی۔ اس طرح بیٹم کو ذکوۃ دینا اور اس کی مدد کرنا بہت اچھی بات ہے لیکن یہ دکھے کر ذکوۃ دینا چاہئے کہ وہ مستحق ذکوۃ ہے۔ لیکن اگر کوئی نیٹم ہے مگروہ مستحق دیکھ کر ذکوۃ دینی چاہئے کہ وہ مستحق ذکوۃ ہے۔ لیکن اگر کوئی نیٹم ہے مگروہ مستحق

ر کوۃ نہیں ہے بلکہ صاحب نصاب ہے تو میتم ہونے کے باوجود اس کو زکوۃ نہیں دی جاستی۔ ان احکام کو مد نظرر کھتے ہوئے زکوۃ نکالنی چاہئے۔

# بینکوں سے زکوہ کی کٹوتی کا حکم

کھ عرصے سے ہمارے ملک میں سرکاری سطح پر ذکوۃ وصول کرنے کا نظام قائم ہے۔ اس کی وجہ سے بہت سے مالیاتی اداروں سے ذکوۃ وصول کی جاتی ہے، کہنیاں بھی ذکوۃ کاٹ کر حکومت کو ادا کرتی ہیں۔ اس کے بارے میر، تھوڑی می تفصیل عرض کر دیتا ہوں۔

جہاں تک بینکوں اور مالیاتی اداروں سے ذکوۃ کی کوتی کا تعلق ہے تو اس کوتی سے زکرۃ کی کوتی کا تعلق ہے تو اس کوتی سے ذکرۃ ادا ہوجاتی ہے، دوبارہ ذکوۃ ادا کرنے کی ضرورت نہیں، البتہ احتیاطاً ایبا کر لیس کہ میری رقم سے جو کرلیں کہ میری رقم سے جو ذکرۃ کے گی دوہ میں ادا کرتا ہوں، اس سے اس کی ذکرۃ ادا ہوجاتی ہے دوبارہ ذکرۃ تالیا کی ضرورٹ نہیں۔

اس میں بعض لوگوں کو یہ شبہ رہتا ہے کہ جاری پوری رقم پر سال پورا نہیں

گزرا جب کہ پوری رقم پر ذکوۃ کٹ گی۔ اس کے بارے میں پہلے عرض کر چکا ہوں
کہ ہر بر رقم پر سال گزرنا ضروری نہیں ہوتا، بلکہ اگر آپ صاحب نصاب ہیں تو اس
صورت میں سال پورا ہونے سے ایک دن پہلے بھی جو رقم آپ کے پاس آئی ہے
اس پر جو ذکوۃ کئی ہے وہ بھی بالکل صحیح کئی ہے کیونکہ اس پر بھی ذکوۃ واجب ہوگئی
تقی۔

# اکاؤنٹ کی رقم سے قرض کس طرح منہاکرس؟

البتہ اگر کسی شخص کا سارا اٹا شد بینک ہی میں ہے، خود اس کے پاس کھے بھی موجود نہیں، اور دو سری طرف اس کے اوپر لوگوں کے قرضے ہیں تو اس صورت میں بینک تو تاریخ آنے پر زلوۃ کاٹ لیٹا ہے حالانگہ اس رقم ہے قرضے منہا نہیں ہوتے، جس کے نتیج میں زیادہ زلوۃ کٹ جاتی ہے۔ اب کا ایک حل تو یہ ہے کہ یا تو ہوئے، جس کے نتیج میں زیادہ زلوۃ کٹ جاتی ہے۔ اب کا ایک حل تو یہ ہے کہ یا تو ہوئے، اس کے کہ وہ اپنی رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں رکھ، سیونگ اکاؤنٹ میں بالکل نہ رکھ، اس لئے کہ وہ تو سودی اکاؤنٹ ہی میں رکھ، سیونگ اکاؤنٹ میں زکوۃ نہیں کئی۔ بہرحال ذکوۃ کی تاریخ آنے ہے پہلے دہ رقم کرنٹ اکاؤنٹ میں شقل کر دے، جب کرنٹ اکاؤنٹ سے زکوۃ نہیں کئے گی تو آپ اپ طور پر حاب کر کے قرش منہا کر کے زکوۃ ادا کریں۔ دو سرا حل یہ ہے کہ وہ شخص بینک کو لکھ میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہوں اور صاحب نصاب نہ ہونے کی وجہ میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے دے تو قانوناً اس کی رقم ہے میرے اوپر زکوۃ واجب نہیں ہے۔ اگر یہ لکھ کر دے دے تو قانوناً اس کی رقم ہے درگوۃ نہیں کائی جائے گی۔

تمینی کے شیئرزی زکوہ کاٹنا

ایک مسللہ سمینی کے شیئرز کا ہے۔ جب سمینی شیئرز پر سالانہ منافع تقسیم کرتی

ہے تو اس وقت وہ کمپنی ذکوۃ کاٹ لیتی ہے، لیکن کمپنی ان شیئرزی ہو زکوۃ کائی ہے وہ اس شیئرزی فیس ویلیو (FACE VALUE) کی بنیاد پر زکوۃ کائتی ہے، حالانکہ شرعاً ان شیئرز کی مارکیٹ قیمت پر زکوۃ واجب ہے، لہذا فیس ویلیو پر جو زکوۃ کاٹ لی گئ ہے وہ تو اوا ہوگئ البتہ فیس ویلیو اور مارکیٹ ویلیو کے در میان ہو فرق ہے، اس کا آپ کو اس بنیاد پر حساب کرنا ہوگا جس کی تفصیل شیئرز کی ذکوۃ کے بارے میں بیان کی گئی ہے مثلاً ایک شیئر کی فیس ویلیو پچاس روپے تھی اور اس کی مارکیٹ ویلیو ساٹھ روپے ہے، تو اب کمپنی والوں نے پچاس روپے تھی اور اس کی مارکیٹ ویلیو ساٹھ کی ذکوۃ آپ کو الگ ہے تکائی ہوگ کہ کمپنی کے شیئرز اور اس آئی ٹی یوئٹ دونوں کی ذکوۃ آپ کو الگ ہے تکائی ہوگ کہ بہیں فیس ویلیو پر زکوۃ کئی ہے وہاں مارکیٹ ویلیو کا حساب کرکے دونوں کے در میان جو فرق ہے اس کی ذکوۃ اوا کرنا ضروری

## ز كوة كى تاريخ كيا مونى جائيع؟

ایک بات یہ سمجھ لیں کہ زکوۃ کے لئے شرعاً کوئی تاریخ مقرر نہیں ہے اور نہ کوئی زمانہ مقرر ہے کہ اس زمانے میں یا اس تاریخ میں ذکوۃ اوا کی جائے، بلکہ ہر آدی کی زکوۃ کی تاریخ جدا ہوتی ہے۔ شرعاً ذکوۃ کی اصل تاریخ وہ ہے جس تاریخ اور جس دن آدی پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا، مثلاً ایک شخص کیم محرم الحرام کو پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا تو اس کی زکوۃ کی تاریخ کیم محرم الحرام ہوگئ، اب آئدہ ہر مال اس کو کیم محرم الحرام کو اپنی زکوۃ کا حساب کرنا چاہئے۔ لیکن اکر الیا ہوتا ہے کہ لوگوں کو یہ یاد نہیں رہتا کہ ہم کس تاریخ کو پہلی مرتبہ صاحب نصاب بنا تھ، اس لئے اس مجبوری کی وجہ سے وہ اپنے لئے کوئی الی تاریخ ذکوۃ کے حساب کی مقرر کر لے جس میں اس کے لئے حساب لگانا آسان ہو، پھر آئدہ ہر سال اس تاریخ کو زکوۃ کا حساب کی وزکوۃ کا حساب کی درکوۃ کے حساب کی درکوۃ کا حساب کی درکوۃ کی درکوۃ کا حساب کی درکوۃ کا حساب کی درکوۃ کی درکوۃ کا حساب کی درکوۃ درکوۃ درکوۃ درکوۃ کی درکوۃ کی درکوۃ کی درکوۃ کی درکوۃ کی درکوۃ درکوۃ

# كيار مضان المبارك كي تاريخ مقرر كرسكتي بين؟

عام طور پر لوگ رمضان المبارك مين زكوة نكافت بين، اس كى وجديد بياك حدیث شریف میں ہے کہ رمضان السارک میں ایک فرض کا تواب سر گنا بڑھا دیا جاتا ہے، لہذا زکوۃ بھی چونکہ فرض ہے اگر رمضان المبارك میں اداكريں كے تواس کا تواب بھی ستر گنا ملے گا۔ بات این جگہ بالکل درست ہے اور یہ جذبہ بہت اجھا ہے، لیکن اگر کسی شخص کو اپنے صاحب نصاب بننے کی تاریخ معلوم ہے تو محض اس ثواب کی وجہ سے وہ شخص رمضان کی تاریخ مقرر نہیں کرسکتا، لہذا اس کو جاہئے کہ اس تاریخ پر این زلوۃ کا حساب کرے۔ البتہ زلوۃ کی ادائیگی میں بیہ کرسکتا ہے کہ اگر تھوڑی تھوڑی زکوۃ ادا کر رہا ہے تو اس طرح ادا کرتا رہے اور باتی جو یے اس کو رمضان المبارك ميں اوا كر وے۔ البته اگر تاريخ ياد نہيں ہے تو پھر گنجائش ہے كه رمضان السارك كى كوئى تاریخ مقرر كركے، البته احتیاطاً زیادہ ادا كردے تاكه اگر تاریخ کے آگے پیچے ہونے کی وجہ سے جو فرق ہو گیا ہو وہ فرق بھی پورا ہوجائے۔ پرجب ایک مرتبہ جو تاریخ مقرر کرلے تو پھر ہرسال ای تاریخ کو اینا حساب لگائے اور یہ دیکھے کہ اس تاریخ میں میرے کیا کیا اثاثے موجود ہیں، اس تاریخ میں نقد رقم کتنی ہے، اگر سونا موجود ہے تو ای تاریخ کی سونے کی قیمت لگائے، اگر شیئرز ہیں تو ای تاریخ کی ان شیئرز کی قیمت لگائے، اگر اشاک کی قیمت لگانی ہے تو اس تاریخ کی اطاک کی قیمت لگائے اور چر جر سال اس تاریخ کو حساب کر کے ذکوۃ ادا كرنى جائ، اس تاريخ سے آگے يھيے نہيں كرنا چائے۔

بہرحال، زکوۃ کے بارے میں یہ تھوڑی سی تفصیل عرض کردی۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان احکام پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

وآخردعواناان الحمدلله وبالعالمين

#### سوالات اور جوابات

بیان کے بعد حاضرین مجلس نے کچھ تحریری سوالات پیش کئے، حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب نے ان کے جوابات دیے۔ ان سوال وجواب کو پیش کیا جارہا ہے۔

## چاند کی تاریخ مقرر کرنا

سوال(۱) کیا زکوۃ کا حساب کرنے کے لئے انگریزی تاریخ مقرر کر سکتے ہیں یا چاند

ہی کی تاریخ مقرر کرنا ضروری ہے؟ ب: چاند ہی کی تاریخ مقرر کرنا ضروری ہے، انگریزی تاریخ مقرر کرنا درست

نہیں۔

## زبور کی زکوہ کس کے ذیے ہے؟

سوال (۲) بہت می خواتین اپنے شوہروں کو کہتی ہیں کہ ہمارے زیور کی ذکوۃ آپ اداکریں، کیوں کہ ہمارے پاس زکوۃ اداکرنے کے لئے پیمے نہیں ہیں۔ ایسی صورت میں اگر شوہرزکوۃ اداکردے تو ذکوۃ ادا ہوگی یا نہیں؟

یہ بات سمجھ لیں کہ جو شخص صاحب نصاب ہے اور اس پر زکوہ فرض ہے وہ آئی زکوہ کا خود ذہر ہے وہ آئی زکوہ کا خود ذہر دار ہے۔ جس طرح بر شخص اپن نماز کا خود ذہر دار ہے۔ جس طرح شوہر کے

دار ہے، ای طرح زکوۃ کا بھی خود ذہہ دار ہے۔ جس طرح شوہر کے ذیتے بیوی کی نماز نہیں، ای طرح شوہر کے ذیتے بیوی کی زکوۃ نہیں ہے، اگر بیوی خود صاحب نصاب ہے، تو زکوۃ ادا کر ناای کے ذیتے فرض ہے، اور بیوی کا یہ کہنا کہ میرے پاس ذکوۃ ادا کرنے کے پیدے نہیں ہیں، یہ بات اس لئے درست نہیں کہ اگر پینے نہ ہوتے تو ذکوۃ واجب ہی کیوں ہوتی؟ اور اگر بیوی کے پاس صرف زیور ہے اور زیور کی وجہ سے وہ صاحب نصاب بن گئ ہے اور اس کے پاس الگ سے پینے نہیں ہیں تو وہ اپنے زیور خی کر ذکوۃ ادا کرے۔ لیکن اگر شوہر خوش دلی سے اس کی یہ درخواست قبول کرلے اور اس کی طرف سے ذکوۃ ادا کردے تو ذکوۃ ادا کردے تو ذکوۃ ادا کردے و زکوۃ ادا ہوجائے گی۔

البتہ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ بیوی کے ذیتے اسی زیور کی ذکرة فرض ہے جو اس کی ملکیت میں ہو، لیکن اگر وہ زیور شوہر کی ملکیت میں ہے خواہ بیوی ان پہنتی ہو تو اس کی ذکرة بیوی پر فرض نہیں، شوہر کو دین ہوگی۔

#### مالک بناکر دینا ضروری ہے

سوال (۳) بہت سے مالدار ایسے ہیں جن کے علاقوں میں سینکروں غریب ہوتے ہیں گروہ مالدار لوگ صرف اپنی برادری کی انجمن میں دیتے ہیں، اور پھروہ انجمن قبر ستان کی زمین، شادی ہال وغیرہ پر حیلہ شملیک کا ذریعہ اختیار کرکے ان پر خرچ کرتی ہے اور غریب لوگوں کو وہ زکوۃ نہیں ملتی۔کیا

یہ طربقہ درست ہے؟

اس کا جواب پہلے عرض کر چکا ہوں کہ جو غریب صاحب نصاب نہیں ہے، اس کو مالک بناکر ذکوۃ دینا ضروری ہے۔ کوئی بھی ایساکام جس میں تملیک نہ پائی جائے مثلاً کوئی عمارت تعمیر کمرنا ہو یا قبرستان خرید کر وقف کرنا ہو یا مجد ہو، ان پر ذکوۃ صرف نہیں کی جاسکتی۔ اور یہ جو تملیک کا حیلہ عام طور پر کیا جاتا ہے کہ کمی غریب کو ذکوۃ اور یہ جو تملیک کا حیلہ عام طور پر کیا جاتا ہے کہ کمی غریب کو ذکوۃ

دے دی اور اس سے کہا کہ تم فلال کام پر خرج کردو، وہ غریب بھی جانا ے کہ یہ میرے ساتھ کھیل ہو رہا ہے اور حقیقت میں مجھے اس زکوۃ کی رقم میں سے ایک پیے کا بھی اختیار نہیں ہے تو یہ محض ایک حلہ ہے، اور اس کی وجہ سے تھم میں کوئی تبدیلی نہیں آتی۔

# يبلسي برزكوة كيار قم لكانا

سوال (م) آجکل بہت سے ادارے زکوۃ اور دوسرے عطیات جمع کرنے کے لئے بہت سی رقم پلبٹی پر خرچ کر دیتے ہیں۔ تو کیا زکوۃ کی رقم اس طرح خرچ کرنا جائز ہے؟

> پلبنی پر زکوة کی رقم خرچ کرناجائز نہیں۔ جواب:

### مدارس کے طلبہ کو زکوۃ دینا

سوال(۵) زکوۃ کا بہترین مصرف تو غرباء اور مساکین ہیں لیکن ہمارے ہال دین مدارس اور دوسرے اداروں کی وجہ سے زکوۃ کا یہ مصرف تقریباً ختم ہو کر رہ گیا ہے، مدارس والے زکوۃ لے جاتے ہیں اور پھروہ لوگ مجد ير بھي زكاة خرچ كرنے كے لئے تمليك كرا ليتے ہيں، وہ غريب لوگ جو سارا سال زکوہ کی آس میں اینے بچوں کی شادیاں اور دیگر امور التواء بيس ريڪتے ہيں، وہ کيا کريں؟

جن ادارول میں زکوہ کو صحیح طور پر ان کے شرعی مصرف میں خرج كرنے كا انظام موجود نہيں ہے، ان اداروں كو زكوة نه دين چاہئے بلكه غریوں کو مالک بناکر زکوۃ دیں چاہئے۔ البتہ اگر کسی ادارے میں با قاعدہ

شرعی طریقے پر زکوہ خرچ کرنے کا انظام موجود ہے وہاں زکوہ دین

چاہئے، اس لئے کہ جس طرح اور فقراء اور غرباء زکوۃ کے حقدار ہیں،

اس طرح وہ طلبہ جو دین کی تعلیم حاصل کر رہے ہیں اور وہ غریب بھی ہیں تو وہ طلبہ اور زیادہ حقدار ہیں، کیونکہ انہوں نے دین کی تعلیم کے لئے اپنے آپ کو وقف کر دیا ہے۔ اس لئے جن اداروں میں صحیح انتظام موجود ہو وہاں بے کھٹک زکوۃ دے سے ہیں۔ البتہ اگر اپنے رشتہ داروں اور پڑوسیوں میں مستحقین زکوۃ موجود ہیں تو ان کو مقدم رکھنا چاہئے۔ ان کو دینا چاہئے۔

#### تاریخ زکوة برنصاب ے کم مال ہونا

سوال (٦) اگر ذکوۃ کی تاریخ مقرر ہے اب سال گزرنے کے بعد جب وہ تاریخ آئی تو اس وقت نصاب ہے کم مال تھا تو کیا اس صورت میں ذکوۃ ادا کرنی ہے یا نہیں؟

: اگر زکوۃ کا حساب کرنے کے لئے آپ نے جو تاریخ مقرر کی ہے، اس تاریخ میں آپ کے پاس نصاب کے بقدر مال نہیں ہے تو آپ کے ذیتے زکوۃ واجب نہیں۔

#### ضرورت سے زائد مال کامطلب

سوال (ع) ضرورت سے زائد مال کی کیا تعربیت ہے، کیونکہ یہ ضروریات ہرایک کی مختلف ہوتی ہیں؟

ضرورت سے زائد مال سے مراویہ ہے کہ گھریں جو اشیاء کھانے پینے کی بیں یا استعمال ہونے والے برتن وغیرہ ہیں، اسی طرح بہننے کے کپڑے ہیں اور گھر کا اثاثہ جو گھریں استعمال ہوتا رہتا ہے، وہ سب ضروریات میں داخل ہیں۔ اور پھر ہر آدمی کی ضروریات بھی مختلف ہوتی ہیں، بعض میں داخل ہیں۔ اور پھر ہر آدمی کی ضروریات بھی مختلف ہوتی ہیں، بعض

لوگ وہ ہیں جن کے پاس مہمان بہت کثرت سے آتے ہیں تو اب اس

کو ان کے لئے بہت سارے سامان بستر وغیرہ رکھنے پڑتے ہیں، بعض لوگ وہ ہوتے ہیں جن کے پاس اس طرح مہمان نہیں آتے۔ بہرطال یوں سمجھ لیں کہ وہ سامان جن کو بھی استعال کرنے کی نوبت ہی نہیں آتی، ایبا سامان ضرورت سے زائد سمجھا جائے گا۔

#### ٹیلیویژن ضرورت سے زائدہے

سوال (٨) کیاٹیلویرن ضرورت سے زاکد ہے؟

جواب: مستجي مال ٹيليونزن يقيناً ضرورت سے زائد ہے۔

# تغيرات برزكوة كاحكم

سوال (۹) ہمپتالوں کی تغمیراور مدارس کی تغمیر پر زگوۃ خرچ کرنا چاہیں تو اس کا صحیح طریقہ کیا ہے؟

حقیقت میں تو تقیرات پر ذکوة کی رقم خرچ نہیں ہوسکتی، اور آجکل جو حلیہ تملیک کیا جاتا ہے جس میں جانبین کو معلوم ہو تا ہے کہ یہ حقیقت

میں تملیک نہیں ہے، ایبا حلیہ تو کسی طرح بھی معتر نہیں۔ لیکن یہ

صورت ہو سکتی ہے کہ جن لوگوں کے لئے تغیری جارہی ہے واقعۃ ان کو وہ رقم مالک بناکر دے وی جائے اور چو تکہ وہ جانتے ہیں کہ یہ رقم

مارے لئے اور مارے مصرف میں استعال ہوگی لہذا پھروہ لوگ وہ رقم اینے طور پر خوش ولی سے اس تعمیر کے لئے دے دیں تو اس کی مخبائش

#### ذكوة ميس كهانا كطلانا

سوال (۱۰) نوکوۃ کے طور پر کھانا پکاکر دینا درست ہے یا نہیں؟ جواب: کھانا پکاکر مستحقین زکوۃ کو مالک بنا کر دینا درست ہے۔

### ز کوة میں کتابیں دینا

سوال(۱۱) کتابوں کی اشاعت میں ذکوۃ کی رقم لگ سمتی ہے یا نہیں؟ جواب: کتابوں کی اشاعت میں ذکوۃ کی رقم نہیں لگ سمتی، البتہ اگر وہ کتابیں ذکوۃ کے طور پر مستحقین ذکوۃ کو مالک بنا کر دی جائیں گی تو اس سے ذکوۃ ادا ہو جائے گی۔

## مال تجارت کی قیمت کا تعین

سوال (۱۲) اگر کسی مال تجارت کاریٹ کفرم نہ ہو اور وہ مال بازار میں عام فروخت نہ ہو اور وہ مال بازار میں عام فروخت نہ ہو تا ہو۔ اس کے ریٹ اپنی صوابدیہ کے مطابق مقرر کر کے اس پر مخصوص نفع رکھ کر فروخت کرنا چاہیں لیکن وہ مال ابھی تک فروخت ہونے کا امکان ہے، تو اس کی قیمت کا تعین کس طرح کریں؟

ب: مال تجارت کی قیمت کے تعین کرنے کا تعلق تجربہ سے ہے، تجربہ سے اس کا قیمند کریں اور انصاف اور اختیاط کے ساتھ اس کی تخینی قیمت لگائیں کہ جب یہ سامان فروخت ہو گا تو ہمیں اس کے استے پیسے ملیں

کا یں کہ بنب نیہ شمان خروصت ہو 8 تو میں آئ کے اسے پینے میں گے، اس طرح قیمت کا تعین کر کے اس کے صاب سے زکوۃ ادا س

کروس۔

## مال تجارت ہی کو ز کو ہیں دینے کا حکم

سوال (۱۳۳) ایک مال تجارت ہمارے پاس موجود ہے گروہ فروخت نہیں ہو رہاہے تو اسی مال کو ہم بطور زکوۃ کے مستحق کو دے سکتے ہیں یا نہیں؟

جی ہاں، زکوۃ یں خود وہ چیز بھی دی جاسکتی ہے جس پر زکوۃ عامد ہے، لبذا سامان تجارت کی زکوہ میں یہ ضروری نہیں ہے کہ نقد روپیہ ہی دیا جائے، بلکہ وہ سامان تجارت جس کی زکوۃ نکالی جارہی ہے اس سامان تجارت کا کچھ حصہ بطور زکوہ کے دے سکتے ہیں۔ البتہ اگر وہ سامان عام

استعال کا سامان نہیں ہے اور خیال یہ ہے کہ غریب اور فقیر کو اس سے کوئی فائدہ نہیں ہوگا تو اس صورت میں انصاف کے ساتھ اندازہ اور تخینہ سے اس کی قبت لگا کر پھراس کی قبت پر زکوۃ ادا کی جائے۔

## امپورٹ کئے ہوئے مال پر زکوہ کا حکم

جواب:

سوال (۱۳) ہم نے ایک مال تجارت باہر کے ملک سے خریدا ہے اور ابھی ہمارے قبضہ میں نہیں آیا۔ اس مال کی قبت کس حساب سے لگائی جائے؟ اس میں قاعدہ یہ ہے کہ اگر وہ سامان آپ کی ملکیت میں آچکا ہے، چاہے وہ ابھی تک آپ کے قبضے میں نہیں آیا، تب تو اس سامان کی قیت لگائی جائے گی۔ لیکن اگر وہ سامان آپ کی ملکیت میں نہیں آیا، تو اس صورت میں جتنے پیے آپ نے اس کی خریداری میں لگائے ہیں، صرف ان پیوں پر ذکوۃ واجب ہوگی۔ مثلاً فرض کریں کہ آپ نے ایک سامان امپورٹ کیا اور وہ سامان آپ کی ملیت میں آگیا ہے اگرچہ وہ سامان ابھی راتے میں ہے آپ کے قبضے میں نہیں آیا، تب تو اس سامان کی قیمت لگا کر زکوۃ ادا کی جائے گی۔ لیکن اگر وہ سامان ابھی آپ

کی ملکت ہی میں نہیں آیا، اس لئے کہ سودا ہی مکمل نہیں ہوا تو اس صورت میں اس مال کی خریداری میں جتنی رقم لگائی ہے اس رقم پر زکوۃ واجب ہوگی، اس مال پر زکوۃ واجب نہیں ہوگی۔

# سمسی تاریخ سے قمری تاریخ ی طرف تبدیلی س طرح ہو؟

سوال (۱۵) شروع ہی سے میں انگریزی تاریخ کے حباب سے ذکوۃ ادا کرتا ہوں۔ اب میں قمری تاریخ کا تعین کس طرح کروں؟

آئدہ کے لئے تو آپ کسی قمری تاریخ کا تعین کرلیں، اور اب تک آپ جو سمنی تاریخ کے حساب سے زلوۃ ادا کرتے چلے آئے ہیں، تو اس میں ہر سال جو تقریباً چند دنوں کا فرق چلا گیا ہے اس کی تلافی کے لئے آپ سمنی سال کے لئے 2.60 کا حساب کریں اور جو فرق نکاتا ہو اس کی مزید ذکوۃ ادا کریں۔

#### خالص سونے پر ذکوۃ ہے

جواب:

سوال (۱۶) سونے کے زیور میں کھوٹ اور گلینوں کی قیمت اور وزن شامل ہو تا ہے، توکیا زیور کے پورے وزن پر زکوۃ واجب ہوگی یا کھوٹ کاوزن اور اس

کی قیمت الگ کرنی ہوگی؟

جواب: نواق ادا کرتے وقت زاور میں کینوں کی قیت اور کھوٹ کو نکالا جائے گا، صرف خالص سونے پر زکوة ادا کی جائے گا۔

### مجابدين كوز كوة دينا

سوال (١٤) کیا جہاد میں کافروں سے بر سریکار مجاہدین کو زکوۃ ری جاسکتی ہے؟

داب: جی ہاں! دی جائتی ہے جب کہ وہ جہاد میں گئے ہوئے ہوں، اس لئے

که مجاہدین بھی زکوہ کا ایک مصرف ہیں۔

## تھوڑی تھوڑی کرکے زکوۃ دینا

سوال (۱۸) بعض تاجر زكاة كاحساب لكاكر كيمشت ادا نهيس كرتے، بلكه اس زكاة كى

رقم کو قابل ادا کھاتے میں درج کر دیتے ہیں اور پھر تھوڑی تھوڑی کر کے زکوۃ ادا کرتے ہیں، اور زکوۃ کی مکمل ادائیگی تک وہ رقم کا روبار میں

گلی رہتی ہے، کیا یہ صورت جائز ہے؟

جواب: زکوہ تھوڑی تھوڑی ادا کرنا جائز ہے، مگر کوشش یہ کرنی چاہتے کہ زکوۃ جتنی جلد ادا ہوجائے تو بہترہے۔

#### ایک سے زائد گاڑی پرزگوۃ

سوال (۱۹) اگر کسی شخص کے پاس ایک سے زائد گاڑیاں ہیں تو ان پر زکوۃ ہے یا نہدہ

اگر ایک سے زائد گاڑیاں استعال ہی کے لئے ہیں تو ان پر زکوۃ نہیں ہے، لیکن اگر کوئی گاڑی بیت سے خریدی ہو تو اس گاڑی پر زکوۃ واجب ہے۔

#### كرايه كے مكان پر ذكوة

سوال (٢٠) کيا کرايه پر دي ہوئے مکان پر زکوۃ ہے يا نہيں؟

بواب: کرایہ پر دیے ہوئے مکان کی مالیت پر زکوۃ واجب نہیں ہے، البتہ جو

كرايه برماه آئ كاده كرايه آب كى نقد رقم مين شامل موكا اور سال ك

ختم ہونے پر صاحب نصاب ہونے کی صورت میں اس پر زکوۃ واجب ہوگ۔

# قرض مانگنے والے کو زکوۃ

جواب:

جواب:

سوال (۲۱) اگر کوئی شخص قرض مائے اور اخمال یہ ہے کہ یہ شخص قرض واپس نہیں کرے گا تو اس کو قرض بتا کر دل میں ذکوۃ کی نیت کر کے رقم دے دس تو زکوۃ ادا ہوجائے گی یا نہیں؟

جی ہاں، اس طرح دینے سے بھی ذکوۃ ادا ہوجاتی ہے بشرطیکہ شروع میں رقم دیتے وقت ہی ذکوۃ کی نیت ہو۔ اور یہ نیت ہو کہ اگر یہ واپس لائے گاتو اس سے واپس نہیں لوں گاتو اس طرح بھی ذکوۃ ادا ہوجاتی

# اگربینک صیح مصرف پرزکوة خرچ نه کرے؟

سوال (۲۲) جیسا کہ آپ نے فرمایا کہ اگر بینک زکوۃ کاٹ لے تو زکوۃ ادا ہوجاتی ہے لیکن ہمیں اس کا پتہ نہیں کہ وہ صحیح مصرف پر خرج کرتا ہے یا نہیں، لہذا اگر بینک صحیح مصرف پر زکوۃ نہ لگائے تو کیا ہماری زکوۃ ادا ہو جائے گی؟ ہمارے ذیتے پر زکوۃ باتی تو نہیں رہ جائے گی؟

حکومت جو زگوۃ وصول کرتی ہے تو حکومت کے وصول کرتے ہی ذکوۃ ادا ہوجاتی ہے۔ اب حکومت کا یہ فرض ہے کہ وہ صحیح مصرف پر خرج کرے گی تو اس کی ذمنہ داری ادا ہوجائے گی اور اگر صحیح مصرف پر خرج کرے گی تو اس کی نو وہ گناہ گار

" ہوگی لیکن آپ کی زکوۃ ادا ہوجائے گ۔

# ز کو ہ کی تاریخ بدلنے کا حکم

سوال (۲۳) اگر کوئی شخص اپنی زکوہ کی تاریخ بدلنا چاہتا ہے تو وہ بدل سکتا ہے یا ن

مبين؟

جیسا کہ پہلے بتایا تھا کہ ہر شخص کی زکوۃ کی تاریخ وہ ہے جب وہ پہلی بار صاحب نصاب بنا، لیکن جب ایک تاریخ بن گئی تو پھر آئندہ اس کو وہی۔ تاریخ رکھنی چاہئے اس کو بدلنا درست نہیں۔

## اینے پراویڈٹ فنڈسے لئے ہوئے قرض کا تھم

سوال (۲۴) اگر کسی شخص نے کمپنی سے اپنے پراویڈنٹ فنڈ سے قرض لیا ہے تو کیاوہ قرض میں شار ہوگا یا نہیں؟

اگر کسی شخص نے اپنے پراویڈنٹ فنڈ سے قرض لیا ہے تو چونکہ وہ اس کی اپنی ہی رقم ہے، اس لئے اس قرض کو اپنی مجموعی رقم سے قرض کے طور پر منہا نہیں کیا جائے گا۔

# ز کوۃ کی ادائیگی کے لئے نیت ضروری ہے

سوال (۲۵) میں نے اپنے ملازم کو شادی کی مدیس ۲۵ ہزار روپے دیے اور اس سے
کہا کہ اس میں سے دس ہزار روپے تہارے ہیں، اور ۱۵ ہزار روپے
قرض ہیں جو تمہیں واپس کرنا ہے۔ یہ ۱۵ ہزار روپے اگرچہ زکوۃ ہی کے
تھے لیکن یہ سوچا کہ اس سے واپس لے کر کسی اور کو یہ زکوۃ میں دے

دول گا- کیا میرایه فیصله درست ہے؟ جواب: جی ہاں، اگر آپ نے شروع ہی میں یہ نیت کرلی کہ اس میں سے دس

ہزار روپے تو اس کو زکوۃ کے طور پر دیے ہیں اور باقی قرض ہیں تو اس

میں کوئی حرج نہیں۔ آپ کے دس بزار روپ بطور ذکوۃ کے ادا ہوائیں ہوئے وہ ہوجائیں گے ادا نہیں ہوئے وہ جب وصول ہونے کے بعد دوبارہ زکوۃ کی نیت سے ادا کریں گے تو اس وقت ادا ہوجائیں گے۔

### اینے ملازم کوزکوة دینا

سوال (۲۲) کیا اپنے ملازم کو زکوۃ دے سکتے ہیں، اور کیا اس کا صاحب نصاب نہ ہونا ضروری ہے؟

ملازم ہویا نہ ہو، جس کو زکوۃ دے رہے ہیں اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ صاحب نصاب کو زکوۃ نہیں دی جائے، وہ صاحب نصاب کو زکوۃ نہیں دی جائے، چاہے وہ ملازم ہی کیوں نہ ہو۔ البتہ ملازم کو دی ہوئی زگوۃ اجرت میں اضافے کا اجرت میں اضافے کا مطالبہ کرے تو اضافہ بھی اس بنا پر نہ روکیں کہ تمہیں ہم زکوۃ بھی ویت جین زکوۃ بھی دیتے ہیں، یعنی زکوۃ کا کوئی بڑس کی تنوی پر نہ پڑنا چاہے۔

## طلبه كوونفق كي طور برزكاءة دينا

وال (٢٧) مرارس ميں طالب علم أو صانے ك وظف كے طور پر مثلاً پانچ سوروپ في الله الله الله الله في طالب علم زَلُوة كى رقم سے وي جائيں اور پھران طلب سے فيس كے طور پر وہ رقم الل مدارس وصول كريس تو اس طرح كرنے سے ذكوة اوا موجائے كى يا أبيں؟

واب: جی بان زکوة اوا موجائے گی اور اس طرح کرنے میں کوئی سے نہیں

# شيئرز بريلنے والے سالانہ منافع پر زکوۃ کا تھم

سوال (٢٨) كيا شيئرز پر ملنے والے سالانه منافع پر زكوۃ واجب ہے يا نہيں؟

جو نقد رقم تاریخ زکوۃ میں آپ کے پاس موجود ہے، چاہے وہ رقم سمی بھی ذرایعہ سے آئی ہو، چاہے شیئرز پر ملنے والے سالانہ نفع کے طور پر آب کو ملی ہو یا سمی نے ہدیہ میں آپ کو دی ہو یا وکان کی آمدنی سے

حاصل ہوئی ہو، ان سب پر زکوۃ واجب ہے۔

# شیئرز کی کون سی قیمت معتبر ہوگی؟

جواب:

سوال (۲۹) اگر تیرز فروخت کرنے کی نیت سے خریدے لیکن بازار میں ان کی قیمت بہت زیادہ گر جانے کی وجہ سے ان کو فروخت نہ کریں تو کیا زکوۃ کی تاریخ آنے پر ان شیرز کی زکوۃ مارکیٹ ریٹ پر دی جائے گی یا اس

کی خریداری کی قیت پردی جائے گی؟ جواب: مارکیٹ میں نرخ کر گیا ہویا

بڑھ گیا ہو۔

## ضرورت سے زائد سامان کے ہوتے ہوئے زکوۃ دینا

سوال (۳۰) اگر ایک شخص کے گھر میں بظاہر ضروا ت کا تمام سامان ٹی وی وی می آر وغیرہ موجود ہے مگروہ ضرورت مند ہے مثلاً علاج کے لئے اور بچوں کی تعلیم اور شادی وغیرہ کے لئے پیپوں کی ضرورت ہے لیکن شرم کے مارے کھلے عام لوگوں ہے نہیں مانگ سکتا۔ کیا ایسے شخص کو زکوۃ دے سکت میں یک

ب: اگر اس شخص کو واقعةً ان کامول کے لئے پیپول کی ضرورت ہے تو

سب سے پہلے ٹی وی، وی می آر فروخت کر کے بینے حاصل کرے۔ جب اس قتم کی اشیاء فروخت کر دے اور ضرورت سے ذاکد سامان اس کے پاس نہ رہے تو پھر ایسے مستحق شخص کو زکوۃ دینے کی گنجائش ہوگ اس سے پہلے نہیں۔

دوسرا کھتہ یہ ہے کہ جس شخص کی ملکت میں ٹی دی یا دی سی آر ہے، اسے تو زکاۃ نہیں دے سکتے لیکن اگر اسکی بیوی یا بالغ اولاد میں کوئی غیرصاحب نصاب مستحق زکاۃ ہے تو اسے زکاۃ دے سکتے ہیں۔

# مریض کوز کوة کی مدسے دوادینا

سوال (۳۱) ایما مریض جو غریب ہو اور سیدنہ ہو، ایک ڈاکٹراس کو دوائی ذکوۃ کی مد سے دے سکتا ہے یا نہیں؟

جواب: ایسے مریض کو ڈاکٹرز کو ہی مدسے دوا دے سکتا ہے۔

# بچیوں کے زبور پرز کوۃ کا حکم

سوال (۱۳۲) بعض او قات والدین اپی غیر شادی شده بچیوں کو زیور بنا کر دے دیتے بیں، اور ان بچیوں کا کوئی ذریعہ آمدنی بھی نہیں ہوتا، لیکن وہ بچیاں اس زیور کی مالک ہوتی ہیں۔ اب وہ بچیاں اس زیور کی زکوۃ کس طرح ادا کریں؟

جواب: اگر بچیاں نابالغ ہیں اور والدین نے وہ زیور ان کی مکیت میں اس طرح دیواب: دیواب کے مکیت میں اس طرح دیواب کو دیریا ہے کہ اب وہ زیور نہ بچیوں سے لیا جائے گا اور نہ وہ دو سروں کو دیا جائے گا تو اس صورت میں تو اس زیور پر ذکوۃ نہیں، اس کئے کہ نابالغ پر ذکوۃ واجب نہیں۔ لیکن اگر بچیاں بالغ ہیں اور والذین نے زیور کا مالک ان کو بنادیا ہے، تو اس صورت میں خود اس بچی پر اس زیور

کی ذکوہ فرض ہے۔ اگر اس کے پاس کوئی ذریعہ آمدنی نہیں ہے تو پھریا تو والدین اس کی طرف سے اس کی اجازت سے زکوہ ادا کردیں، ادر اگر یہ ممکن نہ ہو تو زبور فروخت کر کے ذکوہ ادا کرنی ہوگ۔

# کیازیور فروخت کرے زکوۃ اداکریں؟

سوال (۳۳)اگر اس طرح ہر سال زبور فروخت کر کے ذکوۃ ادا کرتے رہیں تو پھر تو ایک وفت آئے گاکہ سارا زبور ختم ہوجائے گا؟

سارا زیور ختم نہیں ہوگا بلکہ ساڑھے بادن تولہ چاندی کے بقدر ضرور باقی رہے گا، اس لئے کہ جب ساڑھے بادن تولہ چاندی کی مقدار سے کم ہو جائے گا اور زکوۃ ہی واجب نہیں رہے گی۔

# تاریخ ز کوة پر حساب ضرور کرلیں

سوال (۳۲) ایک شخص کو شادی کے موقع پر جو تخفے سلے اور منہ دکھائیاں ملیں، اس
کے نتیجے میں وہ صاحب نصاب ہوگیا، اگر اگلے سال بھی صاحب نصاب
رہے تو اگلے سال ای تاریخ کو اس پر زکوۃ واجب ہوگ۔ اب اگر
آئندہ سال وہ تاریخ تو آگئ، لیکن رمضان کے آنے میں ابھی پانچ ماہ باتی
ہیں تو کیا وہ رمضان آنے پر ایک سال پانچ ماہ کی ذکوۃ ادا کرے یا وہ کوئی
اور طریقہ اختیار کرے؟

وہ یہ کرے کہ جس تاریخ کو سال پورا ہو جائے اس تاریخ کو ذکوۃ کا حساب تو لگا لے کہ میرے ذقے اتن ذکوۃ واجب ہوئی، پھر حسب ضرورت ادا کرتا رہے اگر رمضان تک کوئی مناسب مصرف نہ لے تو جو ذکوۃ بی ہوئی ہو وہ رمضان میں ادا کردے ۔ لیکن اگر فوری مصرف موجود ہے اور خرورت مند موجود ہے تو ذکوۃ رمضان تک ہرگز مؤخر نہ

كرنى چاہئے ہر صورت ميں انشاء الله ضرورت مند كو فوراً دينے ميں زيادہ ثواب ہے۔

# يگڑى كى رقم پرز كوة كا تھم

سوال (۳۵) بگڑی پر مکان خریدا اور پھر مزید آگے کرایہ پر دے دیا۔ اس کی زکوۃ کسوال (۳۵) مس طرح دی جائے گی؟

جواب: گیڑی پر مکان خربیا نہیں جاتا، ملکہ کرایہ پر لیا جاتا ہے۔ شرعاً اس کا تھم میں گاری کر تنامل کا تام

یہ ہے کہ بگڑی کوئی قابل زکوۃ چیز نہیں، بلکہ جو مکان کرایہ پر دیا ہوا

ہ اور اس کا جو کرایہ آرہا ہے وہ جب آمدنی کی شکل میں جمع ہو، اور پھر سال کے آخر میں تاریخ ذکوۃ پر جو باقی رہے اس پر ذکوۃ واجب ہوگ۔

اصل میں اس پر واجب ہے کہ وہ رقم کرایہ دار کو واپس کرے، چاہے

کرایه برهادے۔

# گەرول پر فروخت كى ہوئى بلد نگ پرزكوة

سوال (٣٦) اگر ایک شخص کے پاس ایک بلڈنگ ہے جو اس نے گڈول پر فرہ خت کر دی ہے، کیاوہ اس پر زکوۃ دے گایا نہیں؟

جواب: اگر عمارت یا بلڈنگ چاہے گڈول پر فروخت کی ہو یا کسی اور ذریعہ سے

فروخت کی ہو، جب آپ کے پاس نقد رقم آگئ تو نقد رقم کا جو تھم ہے

وہی تھم اس پر جاری ہوگا۔ لینی سال کے ختم پر تاریخ زکوۃ آنے پر جو رقم باتی ہوگی اس پر زکوۃ واجب ہوگی۔

# جس قرض کی واپسی کی امیدنه مو،اس کا حکم

سوال (٣٤)اگر ایک شخص نے اپنا مال ادھار فروخت کیا ہوا ہے اور پارٹی رقم ادا

نہیں کر رہی ہے تو اس کی ذکرۃ کا کیا تھم ہے؟۔ اس میں بھی پھر دو صور تیں ہیں۔ ایک یہ کہ دہ ادھار مال لینے والا مسلسل یہ کہتا رہے کہ میں ادا کر دول گا۔ گرادا نہیں کر تا۔ اور دو سری صورت یہ ہے کہ وہ ادھار لینے والا واپس دینے ہے صاف انکار کر دیتا ہے یا غائب ہی ہوجاتا ہو جا تا ہوجا تا ہے یا اس کا انتقال ہوجا تا ہے تو ان صور توں میں ذکرۃ کا کیا تھم ہے؟ اگر کسی شخص کے ذیتے آپ کی رقم تھی گروہ اب واپس ادا کرنے ہے گرگیا ہے یا غائب ہوگیا ہے اور پتہ نہیں چل رہا ہے کہ کہاں گرا، اور

ج یا اس ال الموجاتا ہے او ان صورتوں میں زلوۃ کا لیا سم ہے؟

جواب:
اگر کی شخص کے ذتے آپ کی رقم تھی مگروہ اب واپس ادا کرنے ہے
مگر گیا ہے یا غائب ہوگیا ہے اور پتہ نہیں چل رہا ہے کہ کہاں گیا، اور
اب اس رقم کے واپس ملنے کی امید نہیں ہے، تو اس رقم پر ذکوۃ
نہیں۔ لیکن اگر ایک شخص یہ کہتا ہے کہ میں تمہاری رقم ادا کردوں گا،
بظاہریہ معلوم ہو رہا ہے کہ وہ نیک نیتی ہے یہ کہہ رہا ہے، اگرچہ اس
وفت گنجائش نہیں ہے لیکن گنجائش ہونے پروہ واقعی دیے گاتو اس
صورت میں اس رقم پر ذکوۃ واجب ہے، اس کی ذکوۃ نکانی چاہئے۔
البتہ اس رقم پر ذکوۃ کی ادائے گی فوری واجب نہیں، قرض کی رقم
وصول ہونے پر ادا کرسکتا ہے، گرجب رقم مل جائے گی تو پچھلے ان

سالوں کی بھی ڈکؤۃ دینی ہوگی جن میں وہ رقم وصول نہیں ہوئی تھی اور ڈکؤۃ بھی ادا نہیں کی گئی تھی۔ والمشداعلم بالصواب



عَدُلُ وَيُعِلَى الْمِثْلِلِي الْمُثْلِقِينَ الْمُثْلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثْلِقِينَ الْمُثْلِقِينَ الْمُثْلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثْلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُلِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِ الْمُلِيلِي الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينِ الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلِيلِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِي لِلْمُلِيلِي الْم in specific

تثين طلاقو ل كاحكم شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم 

## َ (۵) تين طلاقول كاحكم

یہ مقالہ حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم کی قابل قدرتالیف"تکملة فتح الملهم"کا حصه ہے، مقالہ کی اہمیت اور ضرورت کے پیش نظر احقر نے اس کا اردو میں ترجمہ کر دیا۔ جو پیش خدمت ہے۔ اردو میں ترجمہ کر دیا۔ جو پیش خدمت ہے۔

## لِسُّهِ اللَّهِ اللَّه ایک وقت میں دی گئیں تین طلاقول کا تھم

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

#### دومشك

اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو ایک مجلس میں یا ایک کلمہ میں تین طلاقیں دیدے تو اس کے بارے میں شرعاً دو مسئلے قابل غور ہیں۔ پہلا مسئلہ یہ ہے کہ اس طرح ایک مجلس یا ایک جملے میں انتھی تین طلاقیں دینا جائز ہے یا نہیں؟ دو سرا مسئلہ یہ ہے کہ کیا ان طلاقوں کو ایک شار کیا جائے گایا تین ہی شار کیا جائے گا؟

## ایکساتھنین طلاقیں دینا جائزہے ؟

. بہاں تک پہلے مسلے کا تعلق ہے کہ تین طلاقیں ایک ساتھ دینا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ اس کے بارے میں یہ تفصیل ہے کہ امام ابوحنیفہ اور امام مالک رحمہما الله کے نزدیک اس طرح طلاق دینا حرام اور بدعت ہے۔ امام احمد بن حنبل رحمة الله علیہ کی ایک روایت بھی بی ہے، اور صحابہ کرام میں سے حضرت عمر، حضرت عملی، حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عبداللہ بن عمر اللہ عنم عبداللہ بن مسعود، حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے بھی بی منقول ہے۔

امام شافعی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ یہ فعل حرام تو نہیں، البته مستحب یہ ہے کہ ایک طہر میں تین طلاقیں جمع نه کی جائیں۔ (البذب للشیرازی: ۲۹/۲)

امام ابوثور "، امام داؤد " کا بھی ہی مسلک ہے، امام احمر " کی بھی ایک راویت ہی ا ہے جس کو امام خرقی ؓ نے اختیار کیا ہے۔ صحابہ کرام میں سے حضرت حسن بن علی اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہما سے بھی ہی منقول ہے اور امام شعبی " کا بھی ہی قول ہے۔ (الفی لابن قدامہ: ۱۰۲/۷)

امام شافعی رحمة الله علیه حضرت عویم عجلانی رضی الله عنه کے واقعہ سے استدلال کرتے ہیں، چانچہ صحیح بخاری میں ہے کہ:

﴿ فلما فرغا (يعنى من اللعان) قال عويمر رضى الله عنه: كذبت عليها يا رسول الله ان امسكتها فطلقها ثلاثا ﴾

یعنی جب یہ دونوں میاں بیوی "لعان" سے فارغ ہوگئے تو حضرت عویمر عجلانی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! اگر اب بھی میں اس کو اپنے پاس رکھوں تو گویا کہ میں نے اس پر زناکی جھوٹی تہمت لگائی۔ چنانچہ انہوں نے اپنی بیوی کو اسی وقت تین طلاقیں دیریں۔

مند احمد کی روایت میں یہ الفاظ ہیں:

﴿ ظلمتها ان امسكتها هي الطلاق، وهي الطلاق، وهي الطلاق، وهي الطلاق ﴿ إنها الله طار:١٥١/١)

لین اگر میں (لعان کے بعد بھی) اس کو اپنے نہ میں رکھوں تو میں نے اس پر ظلم کیا، لہذا اس کو طلاق ہے۔ یہ الفاظ سن کر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر کوئی نکیر تہیں فرمائی کہ تم نے ایک مجلس میں تین طلاقیں کیوں جمع کیں۔ آپ کا یہ سکوت اس بات کی دلیل ہے کہ ایک مجلس میں تین طلاقیں دینا حرام نہیں ہے۔

امام ابو حنیفہ " اور امام مالک " وغیرہ سنن نسائی کی ایک روایت سے استدلال کرتے ہیں جو محمود بن لبید سے مروی ہے کہ:

﴿ احبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن رجل طلق امراته ثلاث تطليقات جميعا، فقام غضبان ثم قال: ايلعب بكتاب الله وانا بين اظهركم؟ حتى قام رجل وقال: يارسول الله الله الااقتله؟ ﴾

یعنی حضور اقدس صلی الله علیه وسلم کویه اطلاع دی گئی که ایک شخص نے اپی بیوی کو اکتصی تین طلاقیں دیدی ہیں تو آپ غصے میں کھڑے ہوگئے اور فرمایا: کیا کتاب الله کو کھلونا بنایا جائے گا حالانکه میں تمہارے درمیان موجود ہوں؟ ایک صاحب کھڑے ہوئے اور کہا یارسول الله اکیا میں اس کو قتل نہ کردوں؟

(نسائی:۸۲/۲)

اس روایت کی سند صحیح ہے (کمافی الجو ہرِ النقی) ابن کثیر فرماتے ہیں کہ اس کی سند جید ہے (کمافی نیل الاوطار) حافظ ابن حجرؓ فرماتے ہیں کہ:

﴿ رجاله ثقات ﴾ ( فخ البارى: ٩/١٥١٩)

البتہ محمود بن لبید حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں پیدا ہوئے اور حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ہے ان کا ساع ثابت نہیں ہے۔ اگرچہ بعض حضرات نے ان کو "رؤیت" کی وجہ سے صحابہ میں شار کیا ہے۔ امام احمہ" نے "مسند احمد" میں ان کے حالات تحریر کئے ہیں اور ان کی روایت کردہ چند احادیث بھی ذکر کی بیں لیکن اس میں کسی لفظ سے بھی "ساع" کی صراحت معلوم نہیں ہورہی ہے۔ بیں لیکن اس میں کسی لفظ سے بھی "ساع" کی صراحت معلوم نہیں ہورہی ہے۔ احقر کی رائے میں ان کی روایت کو زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ "مرسل صحابی" ہے۔ اور "مرسل صحابی" کے جمت ہونے میں ہمارا اور شوافع دونوں کا اتفاق ہے۔ لہذا اس روایت کے صحیح ہونے میں کوئی کلام نہیں۔ حضیہ سعید بن منصور کی ایک روایت سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ:

﴿عن انس رضى الله عنه ان عمر رضى الله عنه كان اذااتى برجل طلق امراته ثلاثا اوجع ظهره ﴾

یعنی حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمررضی اللہ عنہ کے پاس بعب کوئی الیا شخص لایا جاتا جس نے اپنی بیوی کو ایک ساتھ تین طلاقیں دی ہوں تو

آب اس کی کریر کوڑے مارتے۔ (ذکرہ الحافظ فی الفتح: ۱۵/۹ وقال سندہ صحح)

اس کے علاوہ ایک وقت میں دی گئی تین طلاقوں کے وقوع کے بارے میں جو روایات آگے آرہی ہیں، ان میں سے بھی اکثر روایات حفیہ کے اس مسلک کی تائید کرتی ہیں کہ ایک مجلس میں تین طلاقیں جمع کرنا جائز نہیں ہے۔

جہاں تک عویمر عجلانی کے واقعہ کا تعلّق ہے تو "احکام القران" میں امام جساص رحمة الله علیه اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا اس روایت سے استدلال کرنا درست نہیں۔ اس لئے کہ ان کا تو یہ مسلک ہے کہ شوہر کے لعان کے فوراً بعد عورت کے لعان سے پہلے ہی میاں بیوی میں خود بخود جدائی ہوجاتی ہے۔ لہذا وہ عورت تو پہلے ہی بائن ہو پچکی تھی اور اس پر طلاق واقع ہی نہیں ہوئی۔ لہذا جس طلاق کا حقیقت میں نہ وقوع ہوا اور نہ اس کا تھم ثابت ہوا تو الی طلاق پر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کیوں کر نکیر فرماتے؟ البتہ ایک اشکال یہ باتی رہ جاتا ہے کہ حنفیہ کے مسلک پر اس روایت کا کیا جواب ہوگا؟ اس کے بارے میں یہ جواب دیا گیا ہو جب عدت کی رعایت سے کہ ہوسکتا ہے کہ یہ واقعہ اس وقت کی ہو ور ایک طہر میں تین رعایت سے طلاق دینا مسنون نہ ہوئی ہو اور ایک طہر میں تین طلاقیں دینے کی ممانعت سے پہلے کا ہو۔ اس وجہ سے حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی نکیرنہ فرمائی ہو۔ اور یہ بھی اقد س صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی نکیرنہ فرمائی ہو۔ اور یہ بھی

مکن ہے کہ چونکہ فرقت کی وجہ طلاق کے علاوہ دوسری چیز تھی ایعنی لعان، تو اس وجہ سے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے تین طلاقیں ایک ساتھ واقع کرنے پر نکیرنہ فرمائی ہو۔
(احکام القرآن للجسام: ۱/۸۵۳)

## كياتين طلاقيس ايك شار مول گى؟

دوسرا مسلدید ہے کہ اگر ایک شخص نے ایک مجلس میں یا ایک ہی کلمہ کے ذریعہ اپنی بوی کو تین طلاقیں دیدیں توکیا تینوں طلاقیں واقع ہوجائیں گی یا نہیں؟ اس مسلے میں تین مذہب ہیں:

پہلا ندہب ائمہ اربعہ اور جہور علاء سلف و خلف کا ہے، وہ یہ کہ تینوں طلاقیں واقع ہوجائیں گی اور ان کے ذریعہ بیوی مغلظہ ہوجائے گی اور حلالہ شرعیہ کے بغیریہ عورت شوہر اوّل کے لئے حلال نہیں ہو عتی۔ صحابہ میں سے حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت ابوہریوہ، حضرت عبداللہ بن عمرہ حضرت عبداللہ بن عمرہ، حضرت عبداللہ بن عمرہ، حضرت عبداللہ بن ابوہریہ، حضرت اللہ عنہم سے یکی منقول ہے۔ نیز تابعین اور بعد اللہ بن مسعود اور حضرت انس رضی اللہ عنہم سے یکی منقول ہے۔ نیز تابعین اور بعد کے ائمہ میں سے اکثر اہل علم کا بھی یکی قول ہے۔ (الغی لابن قدامہ: ۱۰۴/۷)

اس کے علاوہ حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت حسن بن علی اور حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہم سے یمی قول منقول ہے۔

دوسرا ندبب یہ ہے کہ اس طرح طلاق دینے سے کوئی طلاق نہیں ہوگ۔ یہ ندبب شیعہ جعفریہ کا ہے رکھا جزم به الحلم الشیعی فی شرائع الاسلام:۵۵/۲) اور امام نووی رحمة الله علیه نے حجاج بن ارطاق، ابن مقائل اور محمد بن اسحاق سے بھی یمی نقل کیا ہے۔

تیسرا ند بب بعض اہل طاہر اور علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن قیم رحمہم اللہ کا ہے، وہ یہ کہ اس صورت میں صرف ایک طلاق رجعی واقع ہوگی، علامہ ابن قدامة رحمة الله عليه نے حضرت عطاء، طاؤس، سعيد بن جبير، ابوالشعثاء اور عمرو بن دينار رحمهم الله كا بھى يمى ندجب نقل كيا ہے۔ ليكن حضرت عطاء اور حضرت طاؤس رحمهما الله كى طرف يه نبیت قاتل اعتبار نہيں، اس لئے كه حضرت طاؤس كا قول حسين بن على الكرابيسى نے "اوب القضاء" ميں يه نقل كيا ہے:

﴿اخبرنا على بن عبد الله (وهو ابن المدينى) عن عبدالرزاق عن معمر عن ابن طاؤس، عن طاؤس انه قال: "من حدثك عن طاؤس أنه كان يروى طلاق الثلاث واحدة كدبه ﴾

لینی حضرت طاؤس رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے بیٹے سے فرمایا کہ جو شخص تم سے یہ بیان کرے کہ "طاؤس" تین طلاقوں کو ایک شار کرتے ہیں تو اسکی تکذیب کرو"۔ جہاں تک حضرت عطاء رحمۃ اللہ علیہ کا تعلّق ہے تو علامہ ابن جری فرماتے ہیں کہ:

﴿قلت لعطاء: اسمعت ابن عباس يقول: طلاق البكرالثلاث واحدة، قال: لا، بلغنى ذلك عنه ﴾

لینی میں نے حضرت عطاء رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا کہ کیا آپ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ "باکرہ کو دی گئ تین طلاقیں ایک ہوتی ہیں؟ انہوں نے فرمایا: نہیں (سنا تو نہیں) لیکن ان کے بارے میں یہ بات مجھ تک بینچی ہے۔

(الاشفاق على احكام الطلاق للعلامه الكوثرى: ٣٣ مطبع مجلّه الاسلام، معر) الله على حال الله عبد الله عبد

﴿عن ابن عباس قال: كان الطلاق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وابى بكر وسنتين من

خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: ان الناس قد استعجلوا فى امر قد كانت لهم فيه اناة، فلو امضيناه عليهم فامضاه عليهم

(صيح مسلم، كتاب الطلاق، باب طلاق الثلاث)

یعنی حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ کے عہد ظافت میں اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دور خلافت کے ابتدائی دو سال تک تین طلاقوں کو ایک شار کیا جاتا تھا، پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: لوگوں نے اس کام میں جلد بازی شروع کردی جس کام میں ان کے لئے مہلت تھی، اگر ہم اس کو نافذ کردیں تو بہتر رہے گا، چنانچہ آپ نے اس کو نافذ فرمادیا (کہ تین طلاقیں تین ہی شار کی جائیں گی) اس حدیث میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اس بات کی تصریح فرما رہے ہیں کہ عہد رسالت میں تین طلاقوں کو ایک شار کیا جاتا تھا۔

، بین الله الله الله علاوه مند احمد وغیره کی ایک روایت سے استدلال کرتے ہیں اللہ عنه کا واقعہ ند کور ہے۔ وہ یہ ہے: جس میں حضرت رکانہ بن عبد بزید رضی اللہ عنه کا واقعہ ند کور ہے۔ وہ یہ ہے:

وعن عكرمة مولى ابن عباس قال: طلق ركانة بن عبديزيد اخو المطلب امراته ثلاثا في مجلس واحد، فحزن عليها خزنا شديدا قال: فساله رسول الله صلى الله عليه وسلم: كيف طلقتها؟ قال: طلقتها ثلاثا قال: فقال: في مجلس واحد؟ قال: نعم، قال: فارجعها ان شئت، قال: فراجعها

یعنی حضرت ابن عبال کے آزاد کردہ علام حضرت عکرمہ فرماتے ہیں کہ "مطلب" کے بھائی "رکانہ بن عبد بزید" رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی کو ایک مجلس

میں تین طلاقیں دیدیں، پھراپ اس نعل پر انتہائی عمکین اور پریشان ہوئ راوی کہتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے پرچھا کہ تم نے کس طرح طلاق دی؟ انہوں نے کہا کہ میں نے تین طلاقیں دی ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کیا ایک مجلس میں؟ انہوں نے کہا: جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ تو ایک ہوئی۔ لہذا اگر تم چاہو تو اس سے رجوع کرلو۔ راوی کہتے ہیں کہ رکانہ رضی اللہ عنہ نے رجوع کرلیا۔ (فاوی این تیمہ: ۱۲/۳)

ابل ظاہر کے پاس ان زر کورہ بالا دو روایتوں کے علاوہ کوئی اور دلیل نہیں ہے۔

## تین طلاقوں کے وقوع پر جمہور ائمہ کے دلائل

جمہور کے پاس بہت می احادیث ہیں جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ ایک ہی مجلس میں دی گئیں تینوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں۔

ان میں سے بعض احادیث درج ذیل ہیں:

○ ﴿عن عائشة رضى الله عنها ان رجلا طلق امراته ثلاثا فتزوجت فطلق فسئل النبى صلى الله عليه وسلم اتحل للاول؟قال: لاحتى يذوق عسيلتها كما ذاق الاول﴾

العنی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین بطلاقیں دیں، اس عورت نے دو سرے شخص سے نکاح کرلیا، دو سرے شخص نے بھی اس کو طلاق دیدی تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ کیا یہ عورت پہلے شخص کے لئے طلال ہوگئ؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نہیں: جب تک پہلے شوہو کی طرح دو سرار شوہر بھی اس کا ذا تُقتہ نہ چکھ لے، (لیعنی صحبت نہ کرلے) (صحبح بخاری، کتب الطلاق، باب من جوزالطلاق الثلاث)

مافظ ابن جررحمة الله عليه اس طرف مح بين كه به واقعه "امرأة رفاعه" ك

واقعہ کے علاوہ ہے۔ بقول حافظ ''اس روایت کے الفاظ "فطلقها ثلاثا" سے استدلال کیا گیا ہے۔ کونکہ یہ الفاظ اس پر دلالت کرتے ہیں کہ اس نے تین طلاقیں ایک ساتھ دیدی تھیں۔ (فتح الباری: ۳۲۱/۹)

امام بخاری رحمة الله علیه نے ای باب میں حضرت عویم عجلانی رضی الله عنه کے "لعان" کا واقعہ نقل کیا ہے کہ "لعان" کے بعد انہوں نے حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم سے عرض کیا:

﴿كذبت عليها يا رسول الله ان امسكتها، فطلقها ثلاثا قبل ان يامره رسول الله صلى الله عليه وسلم﴾

یعنی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر اب بھی میں اس عورت کو اپنے گھر میں رکھوں تو گزیا میں نے اس پر جھوٹا بہتان باندھا۔ یہ کہد کر انہوں نے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم دینے سے پہلے ہی تین طلاقیں دیریں۔

(صیح بخاری حواله بالا)

علامہ کو رُی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کسی بھی روایت میں یہ ذکور نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر نکیر فرمائی ہو۔ اس سے صاف معلوم ہوا کہ وہ تین طلاقیں واقع ہو گئیں، اور لوگوں نے بھی اس سے تین طلاقوں کا وقوع سمجھا، اگر لوگوں کا سمجھنا غلط ہو تا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ضرور ان کی اصلاح فرماتے اور لوگوں کو غلط فہی میں نہ رہنے دیتے۔ پوری امت نے اس روایت سے بی سمجھا ہو تا کہ علامہ ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ نے بھی یمی مطلب سمجھا۔ چنانچہ اللہ علیہ نے فرمایا:

﴿انما طلقها وهو يقدر انها امراته ولولا وقوع الثلاث مجموعة لانكر ذلك عليه ﴾ (الاثناق على احكام الطلاق صحه ٢٩)

👚 امام بيهقى رحمة الله عليه سنن كبرى مين به روايت لائم بين كه:

وعن سويد بن غفلة قال: كانت عائشة الخثعمية عند الحسن بن على رضى الله عنه، فلما قتل على رضى الله عنه، فلما قتل على رضى الله عنه قال: بقتل على تظهرين الشماتة، اذهبى فانت طالق يعنى ثلاثا، قال: فتلفعت بنيابها وقعدت حتى قضت عدتها، فبعث اليها ببقية بقيت لها من صداقها وعشره آلاف صدقة فلما جاء ها الرسول قالت: متاع قليل من حبيب مفارق فلما بلغه قولها بكى ثم قال: لولا انى سمعت جدى او حدثنى ابى انه سمع جدى يقول: ايما رجل طلق امراته ثلاثا عند الاقراء او ثلاثا يقول: ايما رجل طلق امراته ثلاثا عند الاقراء او ثلاثا مبهمة لم تحل له حتى تنكح زوجا غيره لراجعتها الطلاق الثلاث المناخ في امفاء في امفاء الطلاق الثلاث الثلاث والطلاق الثارة والماكن من مجوعات)

حضرت سوید بن غفلہ فرماتے ہیں کہ عائشہ خشعیہ حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کاح میں تھیں، جب حضرت علی رضی اللہ عنہ قبل کردیئے گئے تو ان کی بیوی نے کہا کہ آپ کو خلافت مبارک ہو۔ حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اچھاتم حضرت، علی رضی اللہ عنہ کے قبل پر خوشی کا اظہار کررہی بو؟ جاؤتمہیں تین طلاق۔ راوی کہتے ہیں کہ انہوں نے پردہ کرلیا اور عدّت میں بیٹھ گئیں۔ جب عدّت بوری ہوگئی تو حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے ان کو ان کا بقیہ پورا مہران کے پاس بھیج دیا اور اس کے علاوہ مزید دس ہزار درہم بھیج دیے، جب قاصد یہ رقم لے کر ان کے پاس آیا تو انہوں نے کہا: یہ تو بچھڑنے والے دوست کی طرف سے متاع قبل طلا ہے۔ جب اس خاتون کا یہ قول حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچا تو آپ رو بڑے۔ اور فرمایا: اگر میں نے اپنے نانا جان سے یہ بات نہ سی ہوتی۔ یا یہ آپ رو بڑے۔ اور فرمایا: اگر میں نے اپنے نانا جان سے یہ بات نہ سی ہوتی۔ یا یہ آپ رو بڑے۔ اور فرمایا: اگر میں نے اپنے نانا جان سے یہ بات نہ سی ہوتی۔ یا یہ

191

فرمایا کہ اگر میرے والد مجھ سے یہ بیان نہ کرتے کہ انہوں نے میرے نانا جان سے یہ سنا ہے کہ جو شخص اپنی بیوی کو تین طہروں میں تین طلاقیں دیدے، یا تین مبہم طلاقیں دیدے تو وہ عورت اس کے لئے حلال نہیں رہتی حتیٰ کہ وہ دو سرے شوہر

ے نکاح نہ کرکے"۔ تو میں این بیوی کو اپنے نکاح میں والیس لے لیتا۔ حافظ ابن

رجب صبلی رحمة الله علیه این كتاب میں اس حدیث كو لانے كے بعد فرماتے ہیں كه:

﴿اسناده صحيح بيان مشكل الاحاديث الواردة في ان الطلاق الثلاث واحدة ﴾

(الاشفاق على احكام الطلاق صفحه ٢٠٠)

علامہ بیمی طبرانی کے حوالے سے نقل فرماتے ہیں کہ:

﴿ وفي رجاله ضعف وقد وثقوا ﴾

(مجمع الزوائد، باب متعة الطلاق: ٣٣٩/٣)

سنن نسائی کی ایک روایت پہلے صفحہ ہم پر گزر چکی ہے جو حضرت محمود بن لبید رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی تھی کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو ایک ساتھ تین طلاقیں دیدیں، جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا تو آپ بہت غضبناک ہوئے۔ اس روایت کو ابو بکر ابن العربی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی اس حدیث کے مقابلے میں پیش کیا ہے جس سے اہل ظاہر استدلال کرتے ہیں۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

﴿ويعارضه حديث محمود بن لبيد، فان فيه التصريح بان الرجل طلق ثلاثا مجموعة ، ولم يرده النبى صلى الله عليه وسلم بل امضاه ﴾

لیعنی حضرت محمود بن لبید والی روایت حضرت عبدالله بن عباس والی روایت کے معارض ہے۔ اس لیے کہ اس میں اس بات کی تصریح ہے کہ اس شخص نے این بیوی کو اسھی تین طلاقیں دی تھیں اور حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے اس

کی دی ہوئی طلاقوں کو رد نہیں فرمایا بلکہ ان کو نافذ کردیا۔

علامه کوٹری رحمۃ اللہ علیه فرماتے ہیں که شامد ابن عربی کی نظر میں سنن نسائی کی روایت کردہ روایت کے علاوہ کوئی دو سری روایت ہو، اس لئے که سنن نسائی کی روایت میں ان طلاقوں کو نافذ کرنے کی تصریح موجود نہیں، اور ابوبکر ابن العربی حافظ الحدیث اور "واسع الروایة جداً" ہیں۔

یا یہ ہوسکتا ہے کہ ابن العربی کا یہ خیال ہو کہ اگر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ان طلاقوں کو رد فرماتے تو اس کا ذکر حدیث میں ضرور موجود ہو تا۔ اور دو سری طرف حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا غضبناک ہونا بھی خود و توح طلاق کی ایک مستقل دلیل ہے۔ اور اس حدیث سے جو استدلال مقصود ہے اس کے لئے یہ بھی کافی ہے۔

هرانی نے حفرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما كا ابنی بیوی كو حالت حيض ميں طلاق دينے كا واقعہ نقل كيا ہے، اور آخر ميں يه اضافہ نقل كيا ہے كه حفرت عبداللہ بن عمر رضى الله عنمانے حضور صلى الله عليه وسلم سے بوچھا:

﴿ يَا رَسُولَ اللَّهِ الوطلقتها ثلاثا كَان لَى ان اراجعها؟ قال: اذابانت منك وكانت معصية ﴾

"یا رسول الله! اگر میں اس کو تین طلاقیں دمیتا تو کیا میرے لئے رجوع کا حق تھا؟ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: تب تو وہ تم سے بائد ہوجاتی اور یہ گناہ بھی ہو تا"۔

علامه بيمي "مجمع الزوائد" مين اس مديث كو نقل كرنے كے بعد فرماتے بين:

﴿ رواه الطبراني وفيه على بن سعيد الرازى، قال الدار قطني ليس بذاك وعظمه غيره وبقية رجاله ثقات

علامہ طبرانی نے اس حدیث کو نقل کیا ہے، اور اس کے ایک راوی "علی بن اسعید الرازی" ہیں۔ جن کے بارے میں "دار قطنی" فرماتے ہیں کہ "لیس بذاک"

البته دو سرے حضرات نے ان کی تعظیم اور تو قیر کی ہے۔ اور ان کے علاوہ باتی رجال نقتہ ہیں۔ (مجمع الزوائد: ۳۳۶/۳)

احقر عرض كرتا ہے كه "ميزان الاعتدال" ميں حافظ ذہبى رحمة الله عليه نے "على بن سعيد الرازى" كے حالات ان الفاظ سے بيان كئے ہيں:

﴿حافظ رحال جوال قال الدار قطنى: ليس بداكه، تفرد باشياء، قلت: سمع جبارة بن المغلس وعبدالاعلى بن حماد، روى عنه الطبراني والحسن بن رشيق والناس قال ابن يونس: كان يفهم ويحفظ ﴾

لین علی بن سعید الرازی حافظ الحدیث اور بہت سفر کرنے والے تھے۔ امام دار قطنی نے ان کے بارے میں "لیس بداک" جو کہا ہے، یہ ان کے تفردات میں سے ایک ہے۔ میں یہ کہتا ہوں کہ انہوں نے "جبارة بن المغلس اور عبدالاعلی بن حماد" سے احادیث لی جیں۔ اور علامہ طبرانی اور حسن بن رشیق اور بہت سے لوگوں نے ان سے احادیث لی جیں۔ اور علامہ طبرانی اور حسن بن رشیق اور بہت سے لوگوں نے ان سے احادیث روایت کی جیں۔ ابن یونس ان کے بارے میں فرماتے ہیں کہ یہ حدیث سمجھتے اور اس کو یاد کرلیا کرتے تھے۔ (میزان آلاعتدال: ۱۲۱/۳ ترجمہ نمبر ۵۸۵۰)

اس سے ظاہر ہوا کہ "دار قطنی" کے علاوہ کی اور نے ان کے بارے میں کلام نہیں کیا، اور دار قطنی نے بھی نرم الفاظ میں کلام کیا ہے۔ اور حافظ ذھبی ان کے اس کلام پر راضی نہیں ہیں۔ اور اسرائیل بن یونس" نے ان کو ثقة قرار دیا ہے۔ اور حافظ ذھبی نے ان کو "حافظ" کہا ہے۔ لہذا ایسے شخص کی روایت کو رد نہیں کیا حاسکا۔

اس روایت کی تائید اس روایت سے بھی ہوتی ہے جو پیھیے صبیح مسلم کی حدیث نمبر ۴۵۸ حضرت نافع کے طریق سے گزر چکی ہے کہ:

﴿ فكان ابن عمر اذا سئل عن الرجل يطلق امراته وهي حائض يقول واما انت طلقتها ثلاثا فقد عصيت ربك

فیما امری به من طلاق امراتک وبانت منگ ﴾ د در حفر میری الله میری عنی الله عنما سرکس اسر شخص کراری

یعنی جب حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے کسی ایسے شخص کے بارے میں پوچھا جاتا جس نے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دیدی تو آپ فرماتے: اگر

میں پوچھا جاتا جس نے آپی ہیوی تو حالت میں میں طلاق دیدی تو آپ فرمائے: اگر تم نے آپی ہیوی کو تین طلاقیں دی ہیں تو تم نے اپنے رب کے اس حکم کی نافرمانی کی

جو تھم اس نے بیوی کو طلاق دینے کے بارے میں تم کو دیا ہے، اور وہ بیوی تم سے جدا ہوگئ۔ اس سے ظاہر ہورہا ہے کہ حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنما نے بیہ

بات حضور اقدس صلى الله عليه وسلم سے سى تھى-

ام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے ایک ساتھ دی گئی تین طلاقوں کے وقوع پر حضرت فاطمہ بنت قیس رضی اللہ عنہا کے واقعہ سے استدلال کیا ہے۔ جس کے الفاظ

يه ين:

﴿انه قد ارسل اليها بثلاث تطليقات قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انما النفقة والسكنى للمراة اذاكان لزوجها عليها الرجعة ﴾

یعنی فاطمہ بنت قیس کے شوہر (حفص بن عمرو بن المغیرة رضی الله عنه) نے ان

کو تین طلاقیں بھیج دیں۔ فاطمہ بنت قیس فرماتی ہیں کہ حضور اقدس صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ: فققہ اور سکنی اس عورت کو ملتا ہے جس کے شوہر کو رجوع کرنے

كاحق مول وسنن نسائي، كتاب الطلاق، باب الثلاث المجوعة ومافية من التغليظ)

امام دار قطنی حضرت ابوسلمہ رضی اللہ عنہ سے ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ:

﴿ طلق خفص بن عمروبن المغيرة فاطمة بنت قيس بكلمة واحدة ثلاثا﴾

لینی حقص بن عمرو بن مغیرہ نے اپنی بیوی کو اکٹھی تین طلاقیں دیدیں۔ یہ

روایت بھی اس بات پر دلالت کررہی ہے کہ انہوں نے اکشی تین طلاقیں دی

تھیں، اس وجہ سے امام نسائی کا اس روایت کو دلیل میں پیش کرنا صحیح ہے۔

(دار قطنی: ۱۲/۱۱ و۱۲)

لیکن صحیح مسلم میں جو روایت ہے وہ اس روایت کے معارض ہے، اس کے الفاظ یہ بن:

﴿ طلقها آخر ثلاث تطليقات

اور بعض روايات ميں په الفاظ ہيں:

﴿ طلقها طلقة كانت بقية من طلاقها ﴾

ان دونوں روایتوں سے یہ ظاہر ہورہا ہے کہ انہوں نے اکٹھی تین طلاقیں نہیں دی تھیں۔ لہذا فاطمہ بنت قیس کے واقعہ سے اس مسلہ پر استدلال کرنا دو وجہ سے درست نہیں۔ ایک یہ کہ روایت میں تعارض موجود ہے۔ دوسرے یہ کہ "صحح مسلم" والی روایت "کی روایت کے مقابلے میں رائج ہے۔ واللہ اعلم۔

مسلم" والی روایت "کی روایت کے مقابلے میں رائج ہے۔ واللہ اعلم۔

مسلم" والی مصنف عبدالرزاق اور طبرانی میں حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ کی یہ روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ:

وطلق بعض آبائی امراته الفا فانطلق بنوه الی رسول الله: ان الله صلی الله علیه وسلم فقالوا: یا رسول الله: ان ابانا طلق امنا الفا، فهل له من مخرج؟ قال: ان اباكم لم يتق الله تعالى فيجعل له من امره مخرجا، بانت منه بثلاث على غير السنة وتسعمائة وسبع وتسعون الم في عنقه

طلاقوں کا گناہ اس کی گردن پر ہے۔ یہ الفاظ طبرانی کی روایت کے ہیں۔

(مصنف عبدالرزاق: ۳۹۳/۱)

علامہ بینی فرماتے ہیں کہ اس روایت کے ایک راوی "عبید اللہ بن الولید الوصافی العجلی" ہیں جو کہ ضعیف ہیں۔

(مجمع الزوائد: ٣٣٨/٣ باب فين طلق أكثر من ثلاث)

میرا کہنا یہ ہے کہ "میران الاعتدال" میں علامہ ذھبی ؓ نے ان کے بارے میں امام احمد ؓ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ:

﴿ يكتب حديثه للمعرفة ﴾ (جلد ٣ صفي ١١)

ای وجہ سے میں نے ان کی یہ روایت متقل طور پر ذکر نہیں کی بلکہ دو سری روایات کی تقویت کے لئے لایا ہوں۔

آ مصنف عبدالرزاق میں سفیان توری کے طریق سے زید بن وهب سے یہ روایت مروی ہے کہ:

﴿انه رفع الى عمر رجل طلق امراته الفا وقال: انما كنت العب، فعلاه عمر رضى الله عنه بالدرة وقال: انما يكفيك من ذلك ثلاثة ﴾

لعنی ایک شخص حضرت عمر رضی الله عنه کی خدمت میں لایا گیا جس نے اپی بیوی کو ہزار طلاقیں دی تھیں۔ اس شخص نے کہا: میں نے ویسے ہی نداق کیا ہے، حضرت عمر رضی الله عنه نے اس کو دُرِّے سے مارا اور فرمایا: تیرے لئے ان میں سے تین طلاقیں کافی ہیں۔ (مصف عبدالرزاق ۳۹۳/۱ مدیث ۱۳۳۰)

علامہ بیمقی نے عن شعبہ عن سلمہ بن کھیل کے طریق سے بیک روایت نقل کی ہے۔ اور دونوں طریق کے راوی جماعت یعنی سنن اربعہ کے راوی جی ۔ (یہق: ۳۳۲/۷)

یں۔ (مال بہتی نے یہ روایت نقل کی ہے کہ:

﴿عن انس بن مالك يقول: قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه في الرجل يطلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها، قال: هي ثلاث لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره وكان اذا اتى به اوجعه ﴾

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو شخص اپنی بیوی کو دخول سے پہلے تین طلاقیں دے، اس کے بارے میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: یہ تین طلاقیں ہیں، یہ عورت اس کے لئے حلال نہیں جب تک کمی دو سرے شخص سے نکاح نہ کرلے، اور جب ایبا شخص آپ کے پاس لایا جاتا تو آپ اس کو سزا دیتے۔ (السن الکبری للبیبق جلد ۲۳۳۷)

مصنف عبدالرزاق میں ہے کہ:

﴿عن ابراهیم بن محمد عن شریک بن ابی نمرقال: جاء رجل الی علی، فقال: انی طلقت امراتی عدد العرفج قال: تاخذ من العرفج ثلاثا و تدع سائره ﴿ العرفج قال: تاخذ من العرفج ثلاثا و تدع سائره ﴿ العرفج عبد الرزاق: ٣٩٣/٤)

یعنی شریک بن ابی نمر فراتے ہیں کہ ایک شخص حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں آیا اور کہا: میں نے اپی بیوی کو عرفج (درخت) کی مقدار میں طلاق دی ہے۔ آپ نے فرمایا: عرفج میں سے تین لے لے اور باقی سب چھوڑ دے۔ ابراہیم کہتے ہیں کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے بھی ای طرح کا قول منقول ہے۔

البته "تقريب التهذيب" من بك.

﴿شريك بن ابي نمر صدوق يخطئي﴾

لیکن بہق میں ایک روایت دو طریق سے مردی ہے جو مندرجہ بالا روایت کے لئے شاہد ہے۔ اس روایت کے یہ الفاظ ہیں:

ان ید حل بھا قال اللہ عند فیمن طلق امراته ثلاثا قبل ان ید حل بھا قال: لا تحل له حتی تنکح زوجا غیرہ اللہ اللہ عند کے اسے شخص کے بارے میں سوال کیا گیا جس نے دخول سے پہلے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیریں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ عورت اس کے لئے حال نہیں جب تک وہ عورت کی دو سرے شخص سے نکاح نہ کرلے۔

(النن الکبری للبیبقی ۱۳۳۳/۲)

#### ا عطار بن بیارے مروی ہے کہ:

﴿جاء رجل يسال عبد الله بن عمروبن العاص رضى الله عنه عن رجل طلق امراته ثلاثا قبل ان يمسها، قال عطاء: فقلت: انما طلاق البكر واحدة، فقال لى عبد الله بن عمرو: انما انت قاص، الواحدة تبينها والئلاث تحرمها حتى تنكح زوجا غيره ﴾

یعنی ایک شخص نے حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کی خدمت میں آکر اس شخص کے بارے میں سوال کیا جس نے دخول سے پہلے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیدیں۔ حضرت عطاء بن یبار فرماتے ہیں کہ میں نے کہا: باکرہ کی طلاق ایک ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ نے مجھ سے فرمایا: تم تو قصہ گوئی کرنے والے ہو۔ اصل یہ ہے کہ وہ باکرہ ایک طلاق سے بائن ہوجائے گی، اور تین طلاقوں سے حرام ہوجائے گی حتی کہ وہ دو مرے شو ہرسے نکاح کراے۔

(مؤطاامام مالك، كتاب الطلاق، باب طلاق البكر)

#### T) حفرت علقمہ سے روایت ہے کہ:

﴿ جاء رجل الى ابن مسعود رضى الله عنه فقال: انى طلقت امراتى تسعة وتسعين وانى سالت فقيل لى: قدبانت منى، فقال ابن مسعود: لقد احبوا ان يفرقوا بينك وبينها قال: فما تقول رحمك الله؟ فظن انه

سير حص له فقال: ثلاث تبينها منك وسائرها عدوان الله عدوان الله الله عدوان الل

ایک شخص حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو نانوے طلاقیں دیدی ہیں، میں نے لوگوں سے مسکہ بوچھا تو لوگوں نے بتایا کہ وہ مجھ سے بائن ہوگئ ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا: لوگ تمہارے اور تمہاری بیوی کے درمیان جدائی ڈالنے پر خوش ہیں۔ اس شخص نے کہا کہ آپ کی رائے کیا ہے؟ اللہ تعالی آپ رحمت فرمائے۔ اس کے دل میں یہ خیال آیا کہ آپ اس کے لئے گنجائش نکالیں گے۔ آپ نے فرمایا: وہ تمین طلاق سے تم سے جدا ہوگئی اور باقی طلاقیں ظلم اور زیادتی ہے۔

(مصنف عبدالرذاق حديث نمبر١١٣٣٣)

صرت عبدالله بن عررضی الله عنما سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں:
﴿ من طلق امراته ثلاثا طلقت وعصى ربه ﴾

یعنی جس شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیں، اس کی بیوی پر تینوں طلاقیر پڑگئیں، اور اس نے اپنے رب کی نافرمانی کی۔ (مصنف عبدالرزاق حدیث نمبر۱۳۳۳) آگ حضرت معاویہ بن ابی عیاش الانصاری فرماتے ہیں کہ:

انه كان جالسامع عبد الله بن الزبير وعاصم بن عمرقال: فجاء هما محمد بن اياس بن البكير فقال: ان رجلا من اهل البادية طلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها، فداذا تريان؟ فقال عبد الله بن الزبير: ان هذا الامر ما بلغ لنافيه قول فاذهب الى عبد الله بن عباس وابى هريرة، فانى تركتهما عند عائشة فاسالهما ثم ائتنا فاجبرنا، فذهب، فسالهما، فقال ابن عباس لابى هريرة، افته يا ابا هريرة فقد جاء تك معضلة فقال ابوهريزة: الواحدة تبينها والثلاث

تحرمها حتى تنكح زوجا غيره، وقال ابن عباس مثل ذلك ﴾

فرماتے ہیں کہ وہ حفرت عبداللہ بن زبیراور حفرت عاصم بن عمروضی اللہ عہما کے پاس بیٹے ہوئے ہوئے استے ہیں جحد بن ایاس ان کے پاس آئے اور کہا کہ ایک دیہاتی نے اپنی بیوی کو دخول سے پہلے تین طلاقیں دیدی ہیں۔ آپ حفرات کی اس کے بارے میں کیارائے ہے؟ حفرت عبداللہ بن زبیررضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اس بارے میں ہمارے پاس کوئی بات نہیں پنجی ہے، آپ حضرت عبداللہ بن عباس اور حفرت ابوہریۃ رضی اللہ عنہا کے گھر پر چھوڑ کر آیا ہوں، اور ان سے پوچھ کر پھر ہمیں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر پر چھوڑ کر آیا ہوں، اور ان سے پوچھ کر پھر ہمیں بھی بناور۔ چنانچہ محمد بن ایاس گئے اور ان دونوں سے یکی سوال کیا تو حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا نے حضرت ابوہریہ وضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ آپ فتوئی دیجھ کیونکہ آپ کے پاس یہ ایک بیچیدہ مسکلہ آیا ہے۔ حضرت ابوہریہ وضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ایک طلاق سے وہ بائنہ ہوگئی اور تین طلاقوں سے وہ قطعی حرام ہوگئی حتی کہ وہ دو سرے شوہر سے نکاح کرے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا نے بھی بہی جواب دیا۔ (موطا امام مالک، کتاب الطلاق، باب طلاق البکر)

یہ حدیث ہمیں واضح طور پر یہ بتارہی ہے کہ پانچ صحابہ کرام لیعی عبداللہ بن زبیر، حضرت عاصم بن عمر، حضرت ابو ہریرہ، حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت عاصم بن عمر، حضرت ابو ہریرہ، حضرت عبداللہ بن طلاقوں کے وقوع پر متفق بیں۔ حضرت ابو ہریرۃ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کا فد ہب تو ظاہر ہیں۔ حضرت ابو ہریۃ اور حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت عاصم بن عمر رضی اللہ عنما کا فد ہب تو قان دونوں حضرات نے غیرمدخول بہا کے حق میں تین طلاقیں دینے کے مسئلے کو بہت وشوار خیال کیا۔ اگر ان کے نزدیک مدخول بہا کی طلاق کے سلسلے میں مسئلے کو بہت وشوار خیال کیا۔ اگر ان کے نزدیک مدخول بہا کی طلاق کے سلسلے میں "تین" کاعدد لغو ہو تا تو یہ حضرات اس مسئلے کو مشکل تصور نہ کرتے، بلکہ غیرمدخول

بہا کو ایک لفظ سے دی گئی تین طلاقوں کے عدم وقوع کا بطریق اولی فقی دیدیے، ان حفرات نے اس مسئلے کو اس لئے دشوار خیال کیا کہ یہ غیرمدخول بہا کا مسئلہ تھا۔ جہاں تک حفرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا تعلق ہے تو اس واقعہ کے سیاق و سباق سے ظاہر ہے کہ جس مجلس میں حفرت ابو ہریرۃ اور حفرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما نے فتوی دیا، وہ خود اس مجلس میں موجود تھیں (اگر یہ مسئلہ ان کی رائے کے خلاف ہو تا تو وہ خاموش نہ رہیں)

بہرحال، فقہاء صحابہ کی ایک جماعت جیسے حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت عبدالله بن عمر، حضرت عبدالله بن عمره محضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن حبدالله بن حضرت عاصم بن عمر رضی الله عنهم اور حضرت عائشہ رضی الله عنها کا تین طلاقوں کے وقوع پر اجماع ہے اگرچہ وہ طلاقیں ایک مجلس میں دی گئی ہوں۔ ان حضرات کا افاق دلیل اور ججت ہونے کے لئے کانی ہے۔

### مخالفین کے دلا کل کاجواب

جہاں تک اس باب میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی حدیث کا تعلق ہے تو جمہور فقہاء نے ان کے مختلف جوابات دیے ہیں۔ اور حافظ ابن حجررحمة اللہ علیہ نے فتح الباری (جلدہ صفحہ ۳۱۲ تا۳۹) میں ان کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ البتہ میرے نزد بک ان میں سے دو جواب عمدہ اور پندیدہ ہیں:

یبلا جواب یہ ہے کہ یہ حدیث ایک خاص صورت سے متعلّق ہے، وہ یہ کہ طلاق دینے والا بنیت تجدید و تأسیس طلاق کے الفاظ مرر ادا کرے۔ مثلاً اپنی بیوی سے کہ: تجھے طلاق ہے، تجھے طلاق ہے۔ ابتداء میں مسلمان راست باز اور صاف دل ہوتے تھے، لہذا ان کا یہ دعویٰ قبول کرلیا جاتا تھا کہ (تین رفعہ کے) الفاظ سے اس کی نیت صرف تاکید کی تھی۔ لیکن حضرت عمررضی اللہ عنہ

کے دور میں جب لوگوں کی کثرت ہوگی اور لوگوں میں دھوکہ، فریب اور اس جیسی دو سری بری خصلتیں عام ہوگئیں جو دعوی تاکید کے قبول کرنے سے مانع ہوتی ہیں تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مکرر الفاظ کو ان کے ظاہری معنی پر محمول فرماتے ہوئے قضاء اسے نافذ فرمادیا۔ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس جواب کو پند فرمایا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد ان المناس استع جلوا فی امر کانت لھم فید اناۃ لیعنی لوگوں نے ایک ایسے کام میں جلدی کی جس میں ان کے لئے مہلت فید اناۃ لیمنی لوگوں نے ایک ایسے کام میں جلدی کی جس میں ان کے لئے مہلت مقی دوکی بنیاد پر اس کو قوی قرار دیا۔ اس طرح امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ جواب تمام جوابوں میں صحیح ترین جواب ہے۔

دو سرا جواب یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماکی حدیث میں جو لفظ "ثلاثا" آیا ہے، اس سے مراد در حقیقت "طلاق البتة" ہے، جیسا کہ حدیث "ركانه" مين اس كي تقريح بي جو آگ آراي ب، اوريه حديث حفرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے بھی مروی ہے اور یہ حدیث قوی ہے۔ اور اس کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ امام بخاری رحمۃ الله علیہ اس باب میں ان آثار صحابہ كو بھى لائے بيں جن ميں "البتة" كا ذكر ہے۔ اور اسى باب ميں وہ احاديث بھى لائے میں جن میں طلاق ثلاثہ کی تصریح موجود ہے، اس سے آمام بخاری رحمۃ الله كامقصد اس طرف اشاره کرئا معلوم ہو تا ہے کہ ان کے نزدیک "طلاق البقة" اور "طلاق الله "ميس كوكي فرق نهيس ہے اور يه كه "طلاق البقة" جب مطلق بولا جائے گا تو اس کو تین طلاقوں پر محمول کیا جائے گا۔ لیکن اگر طلاق دینے والا اس لفظ سے ایک طلاق کی نیت کرلے تو اس صورت میں اس کا قول معتبر ہوگا۔ تو گویا حضرت عبداللہ بن عباس رضى الله تعالى عنهما كي روايت مين اصل لفظ "البتّة" نفا ليكن جونكه لفظ "البقة" كاطلاق ثلاثه كے ہم معنى مونا معروف اور مشہور تھا، اس لئے حدیث ك بعض راوبوں نے اصل لفظ "البتة" كے بجائے طلاق ثلاث كا ذكر كرديا اور مراد لفظ "البتة" ليا\_ زمانه نبوى مين جب كوئى شخص لفظ "البتة" بول كر ايك طلاق مراد ليما

تواس كا قول مان ليا جاتا تھا، ليكن حضرت عمررضى الله عند نے اپنے دور خلافت ميں طاہرى الفاظ كا اعتبار كرتے ہوئے ان الفاظ سے دى ہوكى طلاق پر تين طلاقوں كا تحكم نافذ كرديا۔ (كذانى فتح البارى)

احقر کے نزدیک اس توجیہہ کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت عمر رضی الله عند کے عبد خلافت میں تمام صحابہ کرام نے حضرت عمر رضی الله عند کے اس فیلے کے صحیح ہونے یہ اتفاق کرلیا اور کسی ایک صحالی نے بھی اس کی مخالفت نہیں ك اكر آب كايد فيصله خود ساخته ايك نيا فيصله موتا- العياذ بالله- يا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلے کے خلاف ہو تا تو ایک صحابی بھی اس فیصلے پر راضی نہ ہو تا، چہ جائیکہ صحابہ کرام کی پوری جماعت نے اس فیصلے سے اتفاق کرلیا، حتیٰ کہ حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما جو اس حدیث کے رادی ہیں اور حدیث "ر کانہ" کے بھی راوی ہیں، ان کا فتویٰ بھی تین طلاقوں کے واقع ہونے کا ہے۔ (جیسا کہ اوپر تفصیل سے گزرا)۔ نیز سنن الی داؤد میں حضرت مجابد سے ایک حدیث مروی ہے، اس مدیث کی سند کو حافظ ابن حجر" نے فتح الباری میں صحیح قرار دیا ہے، وہ یہ کہ حضرت مجاهد رحمة الله علیه فرماتے ہیں که ایک مرتبه میں حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما کے پاس بیٹا ہوا تھا کہ ایک شخص آپ کی خدمت میں آیا اور کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہیں، آپ س کر خاموش رہے، حتی کہ میں نے یہ گمان کیا کہ آپ اس کو رجوع کرنے کا فتویٰ دیں گے، لیکن آپ نے

﴿ ينطلق احدكم فيركب الاحموقة ، ثم يقول: يا ابن عباس، يا ابن عباس، ان الله قد قال: ومن يتق الله يجعل له مخرجا وانك لم تتق الله فلا اجدلك مخرجا، عصيت ربك وبانت منك امراتك ﴾

یعنی تم میں سے ایک آدی حمالت پر سوار ہوکر چل پڑتا ہے، (اور اپنی بیوی کو

تین طلاقیں دینے کے بعد) پھر چلاتا ہے اے ابن عباس! اے ابن عباس! مالا کہ اللہ تعالی نے فرمادیا ہے کہ جو اللہ تعالی ہے ڈرے گاتو اللہ تعالی اس کے لئے نکلنے کی راہ پیدا فرمادیں گے، اور تو چونکہ (طلاق کے معاطے میں) اللہ تعالی سے نہیں ڈرا، اس لئے میں تیرے لئے نکلنے کی کوئی راہ نہیں پاتا، تو اپنے رب کا نافرمان ٹھہرا اور تیری بیوی بھی تجھ سے جدا ہوگئ۔ اور حضرت ابن عباس رضی اللہ علیہ وسلم کا ایک فیصلہ برگمانی جائز نہیں کہ ان کے سامنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک فیصلہ موجود تھا، پھر بھی انہوں نے اس کے خلاف فتوئی دیا۔ اگر حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما نے ایسا کیا ہوئی۔ راوی حدیث رضی اللہ عنهما نے ایسا کیا ہوئی۔ راوی حدیث رضی اللہ عنهما نے ایسا کیا ہوئی۔ راوی حدیث اپنی روایت کے متعلق دو سروں سے بہتر جانا ہے۔

جہاں تک مدیث "رکانہ" کا تعلّق ہے جس سے امام ابن تیمیہ رحمۃ الله علیہ نے استدلال کیا ہے، یہ مدیث مند احمد اور مند الوبعلی من ندکور ہے اور الوبعلی نے اس کو صحح قرار دیا ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں:

أعن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: طلق ركانة بن عبديزيد امراته ثلاثا فى مجلس واحد، فقال النبى صلى الله عليه وسلم: انما تلك واحدة فارتجعها ان شئت، فارتجعها

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں که رکانه بن عبدیزید نے اپنی بیوی کو ایک مجلس میں تین طلاقیں دیریں تو حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: یہ ایک طلاق ہے، تم اگر چاہو تو رجوع کرلو، پس انہوں نے رجوع کرلیا۔ (منداحد)

اس کا جواب یہ ہے کہ طلاق رکانہ کے واقعے میں جو روایات مروی ہیں ان میں اضطراب پایا جارہا ہے، چنانچہ مند احمد کی روایت جو حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنما سے مروی ہے، اس میں یہ صراحت ہے کہ حضرت رکانہ نے اپنی بیوی کو

تین طلاقیں دی تھیں، اور دو سری روایت سنن الی داؤد میں انہیں حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے لفظ "البتّة" سے طلاق دی تھی۔ اس اضطراب کی بنیاد پر امام بخاری رحمۃ الله علیہ نے اس حدیث کو معلول قرار دیا ہے۔ اور علامہ ابن عبد البر رحمۃ الله علیہ نے "تمہید" میں اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔ (دیکھے تلخیص الحبر للحافظ جلد اس صفحہ الله علیہ عنہ جر ۱۳۰۳)

اور مند احمد میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماکی جو روایت ہے اس
کو امام جصاص اور علامہ ابن هام رحمۃ اللہ علیمانے اس سبب سے مکر قرار دیا ہے
کہ یہ روایت ان ثقہ راویوں کی روایت کے خلاف ہے جنہوں نے لفظ "البتّة" کے
ساتھ روایت کی ہے۔ اور حافظ ابن حجررحمۃ اللہ علیہ نے بھی " تلخیص الحبیر" میں
اس کو معلول قرار دیا ہے۔

اور امام ابوداؤد رحمة الله عليه في سنن الى داؤد مين اس بات كو رائح قرار ديا ع كه حضرت ركانه رضى الله عنه في لفظ "البتة" كم ساته طلاق دى تقى، اس لئے كه انهوں في اس روايت كى تخریج حضرت ركانه رضى الله عنه كے الى بيت كى سند سے كى ہے، اور كى شخص كے الى بيت اس كے قصه سے دو سرول كے مقابلے من زيادہ واقف ہوتے ہيں۔

حافظ ابن حجر رحمة الله عليه فتح البارى (جلد ٩ صفحه ٣١٦) مين فرمات بين كه بعض راويوں نے لفظ "البقة" كو طلاق ثلاث بر محمول كرك "طلقها ثلاثا" كهد ديا ہے۔ اس نكته كى رو سے حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنماكى حديث سے استدلال موقوف ہوجاتا ہے۔

احقر کی رائے میں پرری بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی کو "انت طلاق البتة" کے لفظ سے طلاق دی، اور صرف ایک طلاق کی نیت کی۔ پھر حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کی اس نیت کی تصدیق فرمائی اور ان کو دوبارہ ان خاتون سے نکاح کرنے کی اجازت دیدی۔ اور حدیث کے

الفاظ فارتجعها أن شئت سے بھی یکی مراد ہے۔ لیکن بعض راویوں نے یہ خیال کرتے ہوئے کہ لفظ "البتّه" سے مراد تین طلاقیں ہیں، حدیث کی روایت "طلقها ثلاثا" کے الفاظ سے کردی۔

بالفرض اگر تشلیم کرلیا جائے کہ معالمہ اس کے بر عکس ہے جو ہم نے اوپر بیان کیا لیعنی حفرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے تو تین طلاقیں الگ الگ الفاظ سے دی تھیں لیکن بعض راویوں نے اس کو لفظ "البتّة" سے روایت کردیا، تب بھی دیکھنے کی بات یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو ایک طلاق اس وقت تشلیم کیا جب حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اس بات پر قتم کھالی کہ انہوں نے صرف ایک جب حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اس بات پر قتم کھالی کہ انہوں نے صرف ایک طلاق کی نیت کی ہے۔ چنانچہ ابوداؤد، ترفدی، ابن ماجہ اور داری کی روایت میں ہے کہ:

﴿فاحبربذلك النبى صلى الله عليه وسلم وقال: و الله ما اردت الا واحدة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم والله مااردت الا واحدة، فقال ركانه: و الله ما اردت الا واحدة فردها اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم

یعنی حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے اس واقعہ کی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع دی اور کہا کہ اللہ کی قتم! میں نے صرف ایک طلاق کی نیت کی ہے، تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا: واللہ اتم نے ایک ہی طلاق کی نیت کی ہے؟ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: واللہ! میں نے ایک ہی طلاق کی نیت کی ہے، تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بیوی ان کو لوٹادی۔ اس روایت میں دیکھئے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس طرح ان کو دوبار قتم دی کہ میں دیکھئے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے کس طرح ان کو دوبار قتم دی کہ ان کی نیت صرف ایک طلاق کی تھی۔ اور یہ بات ہم پیچے بیان کر چکے ہیں کہ عہد رسالت میں اگر کوئی شخص تین مرتبہ طلاق کے الفاظ ادا کرنے کے بعد یہ کہتا کہ رسالت میں اگر کوئی شخص تین مرتبہ طلاق کے الفاظ ادا کرنے کے بعد یہ کہتا کہ

تحرار سے میری نیت تاکید کی تھی تو اس کی نیت قضاءً مسموع ہوتی تھی، اس لئے کہ وہ زمانہ جھوٹ اور دھوکے سے پاک زمانہ تھا، اگر تین طلاقوں کو علی الاطلاق ایک شار کیا جاتا جیسا کہ علامہ این تیمیہ اور ان کے پیروکاروں کا خیال ہے تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم بھی بھی حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ کو ایک طلاق کے ارادہ کرنے پر قشم نہ دیتے۔ اس لئے کہ پھر تو تین طلاق کے الفاظ بول کہ ایک طلاق کی نیت کرنے پر قشم نہ دیتے۔ اس لئے کہ پھر تو تین طلاق کے الفاظ بول کہ ایک طلاق واقع نیت کرنے کی بھی ضرورت نہیں تھی۔ (بلکہ نیت کے بغیر بھی ایک ہی طلاق واقع ہوتی) اور نہ ہی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ان کو قشم دینے کا کوئی فائدہ تھا، اس لئے کہ علامہ این تیمیہ اور ان کے موافقین کے نزدیک اس میں نیت کی بھی شرط نہیں ہے بلکہ تین طلاق کے الفاظ بول کر تین کی نیت کرے تب بھی ان کے نزدیک ایک ہی طلاق واقع ہوگی۔

زیادہ سے زیادہ حضرت رکانہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے جو بات ثابت ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی نیت تاکید میں تضاءً تصدیق فرمائی، یہ بات ہمیں بھی تسلیم ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص بنیت تأسیس بھی تین طلاقیں دے تب بھی ایک ہی طلاق واقع ہوگ، اس کی اس حدیث میں کوئی دلیل نہیں ہے۔ لیکن اس حدیث رکانہ سے استدلال درست نہیں۔

دیں ہیں ہے۔ ہدا حدیث راف ہے اسلال درست ہیں۔

پر امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اسمی دی گئی تین طلاقوں کے لازم

ہونے کے بارے میں جمہور فقہاء کی دلیل نظری اعتبار سے بھی بالکل ظاہر ہے، وہ یہ

کہ مطلقہ مثلاثہ طلاق دھندہ کے لئے اس وقت تک حلال نہیں ہو سکتی جب تک وہ

عورت دو سرے شخص سے نکاح نہ کرلے، چاہے وہ تین طلاقیں متفرق طور پر دی

گئی ہوں یا اکسی دی گئی ہوں۔ لغۃ اور شرعاً اس سے کوئی فرق واقع نہیں ہو تا، اور

ان دونوں صورتوں میں جس فرق کا تصور کیا جاتا ہے وہ فرق صرف ظاہری ہے، جس

کو شریعت نے نکاح، عتق اور اقرار کے باب میں بالاتفاق لغو قرار دیا ہے۔ چنانچہ

اگر ولی نکاح بیک کلمہ کس سے یہ کہے کہ "میں نے ان تین لڑیوں کا نکاح تجھ سے

اگر ولی نکاح بیک کلمہ کس سے یہ کہے کہ "میں نے ان تین لڑیوں کا نکاح تجھ سے

کردیا" تو یہ نکاح منعقد ہوجائے گا، جیسا کہ اس صورت میں نکاح منعقد ہوجاتا ہے جب ولی نکاح کمی شخص سے الگ الگ الفاظ میں یہ کہے کہ "میں نے اس لڑکی کا اور اس لڑکی کا اور اس لڑکی کا نکاح تجھ سے کردیا" اور عتق اور اقرار وغیرہ کا بھی بی تھم

جو حضرات اکٹھی دی گئی تین طلاقوں کو ایک طلاق شار کرتے ہیں، ان کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ اگر کوئی شخص اس طرح قتم کھائے کہ "احلف باللّٰه ثلاثا" (یعنی میں تین بار اللّٰہ کی قتم کھاتا ہوں) تو یہ ایک ہی قتم شار ہوگ، تین نہیں ہوں گئ، تو پھر طلاق دینے والے کا بھی ہی تھم ہونا چاہئے۔

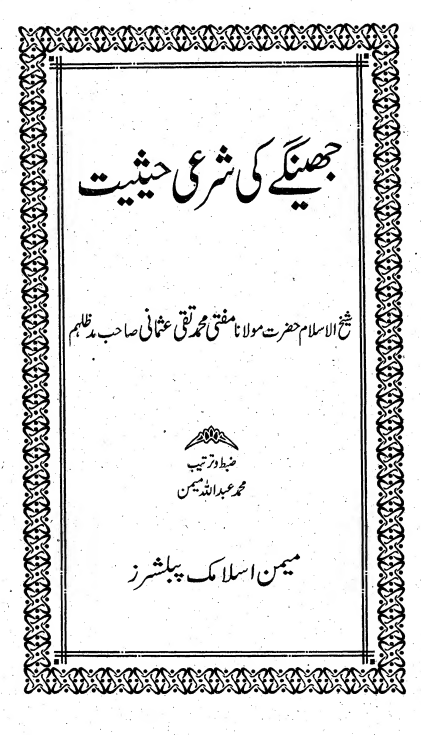
اس اشكال كا جواب يه ب كه يه طلاق كو قتم پر قياس كرنا درست نهيس اس كه دونوں ميں فرق به ، وه فرق يه ب كه طلاق دين والا انشاء طلاق كرتا به اور شريعت نے طلاق كى آخرى حد تين قرار دى ب، للذا جب كوئى شخص يه كہتا به كه "انت طالق ثلاثا" تو گويا اس نے يه كہا "انت طالق جميع المطلاق" يعنى تجھے تمام طلاقيں ديتا ہوں۔ ليكن جہال تك قتم كھانے والے كا تعلق ب تو اس فتم كى كوئى آخرى حد مقرر نہيں ہے۔ اس لئے طلاق اور قتم ميں فرق ہے۔

حافظ ابن مجررحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ طلاق ثلاثہ کا مسکہ بعینہ "متعہ" کے مسکلے کی نظیرہ، چنانچہ متعہ کے بارے میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ "حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دور میں اور حضرت عمرفاروق رضی اللہ عنہ کے ابتدائی دور خلافت میں "متعہ" کیا جاتا تھا، پھر حضرت عمررضی اللہ عنہ نے ہمیں اس سے منع کردیا تو ہم اس سے باز آگئے۔ اور دونوں مسکوں میں رائح قول یہ ہے کہ "متعہ" حرام ہے اور طلاق ثلاثہ واقع ہوتی ہیں، اس لئے کہ حضرت عمرفاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ان دونوں مسکوں بیر، اس لئے کہ حضرت عمرفاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ان دونوں مسکوں پر اجماع منعقد ہوچکا ہے، اور اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے کہ صحابہ کرام میں سے کی

ایک نے بھی ان دونوں مسکوں میں اس اجماع کی مخالفت کی ہو۔ اور صحابہ کرام کے اجماع ہے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک کوئی ناسخ تھا، اگرچہ بعض حضرات صحابہ پر یہ ناسخ بہلے مخفی تھا۔ لیکن حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں صحابہ کرام کے اجماع سے ناسخ سب پر واضح ہوگیا۔ لہذا اس اجماع کے منعقد ہوجانے کے بعد جو شخص اس کی مخالفت کرے گا، وہ اس اجماع کو توڑنے والا ہوگا۔ اور کسی مسئلے میں انقاق کے ہو چکنے کے بعد کوئی شخص اس میں اختلاف کرے تو جمہور کے نزدیک اس کا اختلاف کرنا معتبر نہیں۔ واللہ اعلم بالصواب۔



# 



## (۲) جھنگے کی شرعی حیثیت

بیمقاله حفرت مولانا محریق عثانی صاحب مظلیم کی مابی ناز تالیف "تکملة فتح الملهم" کا حصه به ضرورت اور ابمیت کے پیش نظر احقر کی فرمائش پر مولانا عبدالمنتقم صاحب نے اس کا ترجمه فرمایا۔ جو پیش خدمت ہے۔



## لِسُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الرَّحْ فِي الرَّحْ فِي

# جھنگے کاشرعی حکم

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على رسوله الكريم اما بعدا

"جھنگے" کو عربی زبان میں "روبیان" یا ادبیان کہا جاتا ہے، مصری زبان میں اس کا نام "جمبری" ہے اور اگریزی میں اس کا نام "جمبری" ہے اور اگریزی میں اس کا ام "جمبری" ہے اور اگریزی میں اس کا نام "جمبری" ہوئے ہیں۔ ائمیہ ثلاثہ (یعنی حضرت امام مالک، حضرت امام شافعی اور حضرت امام احمد بن صنبل رحمبم الله) کے نزدیک جھینگے کے حلال ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے، کیونکہ ان کے ہاں تمام سمندری حیوانات طال ہیں، اور احناف کے نزدیک جھینگے کا جواز اس بات رموقوف ہے کہ آیا یہ مجھلی ہے یا نہیں؟

بہت سے ماہرین لغت نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ جھینگا مجھلی کی ایک قتم ہے چنانچہ ابن درید نے جمعرۃ اللغۃ میں کہا کہ واربیان صوب من السمکٹ ''اربیان (جھینگا) مجھلی کی ایک قتم ہے''۔ (جلد ۳ صفحہ۱۳)

لغت کی مشہور کتاب قاموس و تاج العروس میں بھی جھینگے کو مچھلی میں شار کیا گیا .

ہے۔ (جلدا صغمہ ۱۳۷۱) این کتاب "حیواۃ الحیوان" میں فرمایا کہ الروبیان

ای طرح علامہ ویری سے ای تماب سیواہ الیوان یک فرایا کہ الروبیان مرایا کہ الروبیان مرخ صفیر جدا احمر" "جھینا بہت چھوٹی مچھلی ہے جس کا رنگ سرخ موتا ہے"۔ (جلدا صفحہ ۲۷۳)

ماہر مین لغت کی ان تصریحات کی بناء پر احناف میں سے بہت سے حضرات نے جھنگے کے حلال ہونے کا فتوی دیا ہے، جیسا کہ صاحب قادی حماریہ وغیرہ ہمارے شخ المشائخ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمة الله علیہ نے اپنی کتاب

'امداد الفتاوىٰ'' ميں فرمايا:

"سمک کے پچھ خواص لازمہ کمی ولیل سے ثابت نہیں ہوئے کہ ان کے انفاء سے سمیت منتفی ہوجائے، اب مدار صرف عدول مبصرین کی معرفت پر رہ گیا ہے۔ اس وقت میرے پاس حیواۃ الحیوان دمیری کی جو کہ ماہیات حیوانات سے بھی باحث ہے موجود ہے، اس میں تصریح ہے الروبیان هوسمک صغیر جدا۔ بہر طال احقر کو اس وقت تو اس کے سمک (مچھلی) ہونے میں بالکل اطمینان ہے۔ ولعل الله یحدث بعد ذالک امرا۔ والله اعلم۔ (امراد الفتادی جلام صفحہ)

لیکن موجودہ دور کے علم حیوانات کے ماہرین "جینگا" کو مجھلی میں شار نہیں کرتے، بلکہ ان کے نزدیک "جینگا" پانی کے حیوانات کی ایک متنقل فتم ہے، ان کا کہنا ہے کہ جینگا کیکڑے کے خاندان کا ایک فرد ہے، نہ کہ مجھلی کی کوئی فتم۔ ماہرین حیوانات کے ہاں مجھلی کی تعریف یہ ہے:

> هو حيوان ذوعمود فقرى يعيش في الماء ويسج بعواماته ويتنفس بغلصمته ﴾

> "وہ ریڑھ کی ہڑی والا جانور ہے جو پانی میں رہتا ہے، اپنے پروں سے تیر تا ہے اور گلچروں سے سانس لیتا ہے"۔

(انسائيكلوپيڈيا آف بريزانيكا ٥٥/٥ سمطبوعه ١٩٥٠)

اس تعریف کے روسے جھینگا مجھلی میں داخل نہیں ہے، کیونکہ جھینگے میں ریڑھ کی ہڈی بھی ہیں دیڑھ کی ہٹری کی ہٹری ہے کہ اور نہ جھینگا گلجروں سے سانس لیتا ہے۔ نیز جدید علم حیوان حیوانت کو دو بڑی قسموں میں تقسیم کرتا ہے۔

1 الحيوانات الفقرية (Vertebrate)

🕜 الحيوانات غيزالفقىرية (Invertebrate)

رہیلی قتم ان حیوانات کی ہے جن میں ریڑھ کی ہڈی ہوتی ہے اور جس میں اعصابی نظام بھی موجود ہو تاہے اور دو سری قتم ان حیوانات کی ہے جن میں ریڑھ کی ہڈی نہیں ہوتی۔ اس تقسیم کے لحاظ سے مجھلی حیوانات کی پہلی قتم میں شار ہوتی ہے جبکہ جھینگا دو سری قتم میں شار ہو تا ہے۔ انسائیکلو پیڈیا آف برینانیکا (۱۲/۱۳۱۳ مظبوعہ جبکہ جھینگا دو سری قتم میں شار ہو تا ہے۔ انسائیکلو پیڈیا آف برینانیکا (۱۲/۱۳۱۳ مظبوعہ مام جھالی کے مطابق نوے فیصد حیوانات کا تعلق اس دو سری قتم سے ہے، نیزیہ قتم میام چھالی والے جانور اور حشرات الارض کو بھی شامل ہے۔ اس طرح متانی نے دائرۃ المعارف میں مجھلی کی تعریف ان الفاظ سے کی ہے۔

طرح متانی نے دائرة المعارف میں چھلی کی تعریف ان الفاظ سے کی المحیوان من حلق الماء وآخر رتبہ الحیوانات الفقریة دمه اجمریتنفس فی الماء بواسطة خیاشیم وله کسائر الحیوانات الفقریة هیکل عظمی الله سائر الحیوانات الفقریة هیکل عظمی الله مین رہنے والا جانور ہے، ریڑھ کی ہڑی والے جانوروں میں اس کا درجہ آخر میں ہے، اس کا خون سرخ ہے، ناک کے بانسوں کے ذریعہ وہ سائس لیتا ہے اور دو سرے ریڑھ کی ہڑی والے کی ہڑی والے جانوروں کی طرح اس کا ڈھانچہ بھی بہت بڑا ہوتا کی ہڑی والے جانوروں کی طرح اس کا ڈھانچہ بھی بہت بڑا ہوتا کی ہڑی والے جانوروں کی طرح اس کا ڈھانچہ بھی بہت بڑا ہوتا ہے۔ "دورائرة المعارف جلد واصفی ۱۰

محمد فرید وجدی نے مجھلی کی تعریف اس طرح کی ہے:

والسمك من الحيوانات البحرية وهو يكون الرتبة الخامسة من الحيوانات الفقرية دمها بارد احمر، يتنفس من الهواء الذائب في الماء بواسطة خياشيمها وهي محلاة باعضاء تمكنها من المعيشة دائما في الماء وتعرم فيه بواسطة عوامات ولبعضها عوامة واحدة المحيشة واحدة المحيشة عوامة واحدة

ومچھلی سمندری جانوروں میں سے ہے اور ریرھ کی ہڑی والے

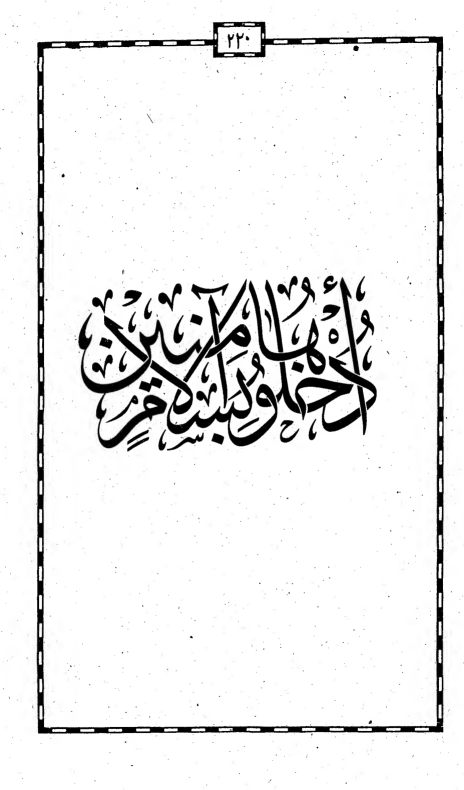
جانوروں میں اس کا درجہ پانچویں نمبر پر ہے اس کا خون محندا مرخ ہے، پانی میں تحلیل شدہ ہواؤں سے خیشوم کے ذرایعہ وہ سانس لیتی ہے اور وہ ایسے اعضاء سے آراستہ ہے جن کی مدد سے اس کے لئے بیشہ پانی میں رہنا آسان ہے، مجھلی اپنے پروں کے ذرایعہ پانی میں تیرتی ہے اور بعض مجھلی کا صرف ایک بی پر ہوتا ہے"۔

مچھلی کی یہ تعریفات جھینگے پر صادق نہیں آئیں، ان تعریفات کی رو سے جھینگا اس لئے مچھلی سے خارج ہوجاتا ہے کہ جھینگا میں رٹرھ کی ہڑی نہیں ہوتی، لہذا اگر ہم ماہرین حیوانات کے قول کا اعتبار کریں تو جھینگا مجھلی نہیں ہے اور اس صورت میں حنفیہ کے اصل ند بہ کے مطابق یہ کھانا جائز نہیں ہوگا۔ لیکن یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا جھینگا کے مجھلی ہونے یا نہ ہونے میں ماہرین حیوانات کی ان علمی تحقیقات کا اعتبار کیا جائے گا یا عرف عام یعنی لوگوں میں متعارف اصطلاحی مفہوم کا اعتبار کیا جائے گا؟ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دو جگہوں کے عرف اگر آپس میں اعتبار کیا جائے گا؟ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ دو جگہوں کے عرف اگر آپس میں مردہ سمندری جانوروں سے سمک (مجھلی) کا جو استثناء کیا گیا ہے وہ عربی زبان کی بنیاد پر کیا گیا ہے (لہذا کسی جانور کے سمک میں داخل ہونے یا نہ ہونے میں عربی زبان کا عرف معتبر ہوگا۔ مترجم) اور پہلے یہ بات گزر چکی ہے کہ ابن درید، فیروز آبادی، زبیدی اور میری جسے ماہرین لغت اس بات پر شفق ہیں کہ جھینگا مجھلی ہے۔

لہذا اس تفصیل کے مطابق احناف میں سے جن حضرات نے "علم حیوان" کی بیان کردہ تعریف کی روشن میں جھیگئے کو مچھلی سے خارج سمجھا انہوں نے اس کے کھانے کو ممنوع قرار دیا۔ اور جن حضرات فقہاء نے اہل عرب کے عرف کے مطابق جھیگئے کو مچھلی میں شارکیا، انہوں نے اس کے جواز کا فتویل دیا۔

جواز کا قول اس لئے رائح معلوم ہو تا ہے کہ اس قتم کے مسائل ہیں شریعت کا مزاح یہ ہے کہ وہ لوگوں کے عام عرف کا اعتبار کرتا ہے، فنی باریکیوں کو نہیں دیکھا۔ لہذا فتوی دیتے وقت جھینگے کے مسئلہ میں تختی کرنا مناسب نہیں ہے، بالخصوص جبکیہ بنیادی طور پر یہ مسئلہ اجتہادی ہے کہ ائمیہ ثلاثہ کے نزدیک جھینگے کے حلال ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے، نیز کسی مسئلہ میں فقہاء کا اختلاف تخفیف کا باعث ہے البتہ پھر بھی جھینگا کھانے سے اجتناب کرنا زیادہ مناسب زیادہ احوط اور زیادہ اولی ہے۔ البتہ پھر بھی جھینگا کھانے سے اجتناب کرنا زیادہ مناسب زیادہ احوط اور زیادہ اولی ہے۔ واللہ سجانہ وتعالی اعلم۔





# بيع بالتعاطي كاحكم المتعاطي كاحكم في التعاطي كالحكم في التعاطي كالحكم في التعاطي كالحكم في التعالي الت



ميمن اسلامك يبلشرز

### (۷) بيع بالتعاطي كاحكم

يه مقاله حفرت مولانا محمد تقى عثانى صاحب مظلهم نے كويت ميں "بيت التمويل الكويتى" كى طرف

سے منعقد ہونے والے ایک سیمینار میں پیش فرمایا۔

اہمیت کے پیش نظر احقرنے اس کا ترجمہ کر دیا۔ جو پیش

خدمت ہے۔



### 

# تعاطى اوراستجرار كاحكم

الحمدلله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد!

اس اجلاس میں جو موضوع میرے سرد کیا گیا ہے، وہ ہے بچے التعاطی اور بیج الاستجرار اور یہ کہ اسلامی بینکول کے معاملات میں اور موجودہ دور مین بیج کی جدید صور توں میں ان دونول سے کس طرح کام لیا جائے؟ البذا پہلے ان دونول بیوع کے معنی اور تعریف اور ان کے بارے میں فقہاء نے جو کچھ فرمایا ہے اس کو بیان کریں گے۔ اور پھر ہم ان دونوں کو جدید معاملات پر تطبیق دینے کے بارے میں گفتگو کریں گے۔ واللّٰہ سبحانہ ہوالموفق والمعین۔

# البيع بالتعاطي

فقہاء کے نزدیک کے تعاطی اے کہتے ہیں کہ عاقدین عقد کیج کے وقت زبان سے ایجاب یا قبول نہ کریں بلکہ ایجاب یا قبول کے بغیر مشتری چیز کی قبت بائع کو پکڑا دے اور بائع وہ چیز مشتری کو دیے، نہ بائع یہ کہے کہ میں نے یہ چیز فروخت کی اور نہ مشتری یہ کہے کہ میں نے یہ چیز فروخت کی اور نہ مشتری یہ کہے کہ میں نے یہ چیز خریدی۔

بیج تعاطی کی دو قسمیں ہیں: ایک یہ کہ عاقدین میں سے ایک زبان سے ایجاب کا تلقظ کرے، اور دو مراشخص قول کے بجائے فعلاً اس بیج کو قبول کرلے، مثلاً مشتری یہ کہے کہ مجھے ایک روپ کی روٹی دیو، اش کے جواب میں بائع اس کو خاموش سے روٹی اٹھا کر دیدے اور اس سے پہنے وصول کرلے اور زبان سے پچھ نہ کھے۔ اس صورت میں ایجاب لفظا ہوا اور قبول فعلاً پایا گیا۔

دو سری قتم یہ ہے کہ عاقد مین میں سے کوئی بھی زبان سے کچھ نہ ہے۔ مثلاً ایک شخص دکان میں داخل ہوا،دکان میں ہر چیز پر اس کی قیمت لکھی ہوئی تھی، اس نے اپنی مطلوبہ اشیاء ان کی جگہ سے اٹھائیں، اور ان پر لکھی ہوئی قیمت دکاندار کو دے کر وہ اشیاء لے کر چلاگیا۔اس صورت میں عاقد مین کے درمیان کسی بھی قتم کی بات چیت زبان سے نہیں ہوئی۔

نتہاء کی اصطلاح میں دونوں قسموں کو "بیج تعاطی" یا" بیج معاطاۃ" کہاجاتا ہے۔
جہور فقہاء کے نزدیک تمام اشیاء میں بیج تعاطی کی دونوں قسمیں جائز ہیں۔ البتہ امام
شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے مشہور فر بہب کے مطابق بیج تعاطی جائز نہیں، اس لئے کہ
ان کے نزدیک بیج ایجاب و قبول پر موقوف ہوتی ہے، اور بیج تعاطی کے اندر ایجاب و
قبول دونوں یا ایک موجود نہیں۔ لیکن کتب شافعیہ کی طرف مراجعت کرنے سے یہ
ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک بیج تعاطی کے عظم کے بارے میں مختلف اقوال ہیں:

ایک قول یہ ہے کہ شوافع کے نزدیک بھے تعاطی تمام اشیاء میں باطل ہے، اور اس کے ذریعہ بھے منعقد نہیں ہوتی۔ یکی ان کا مشہور مذہب ہے۔

دو سرا قول یہ ہے کہ معمولی اشیاء میں تیج تعاطی جائز ہے لیکن قیمی اور نفیس اشیاء میں اشیاء میں تاہم این سرت اور رؤیائی رحمة الله علیها کا قول ہے۔ (مغنی الحتاج للشربی فتح ۱۲۳)

حفیہ میں سے امام کرخی رحمة الله علیه کا بھی بی قول ہے۔

(فتح القديره/٢٥٩)

جن چیزوں میں بھے تعاطی کا عرف جاری ہے، ان میں بھے تعاطی جائز ہے، ان کے علاوہ دو سری چیزوں میں جائز نہیں۔

چوتھا قول یہ ہے کہ جو لوگ "بیج معاطاۃ" ہے واقف ہیں جیسے عام آدی اور تاجر وغیرہ، ان کا بیج معاطاۃ کرنا جائز ہے، اور جو لوگ بیج معاطاۃ ہے۔ پوری طرح واقف نہیں، ان کو تلقظ کے بغیر بیج کرنا درست نہیں ہے۔ (مغنی المحاج ۱۸۳۸)

البتہ جہور فقہاء کا فرہب رائح یہ ہے کہ تمام اشاء میں تعاطی کے ذریعہ رہے منعقد ہوجاتی ہے۔ بشرطیکہ یہ عقد آپس کی رضا مندی کے ساتھ طے پائے۔ فرہب جہور کی ولیل کے طور پر یہاں صرف علامہ ابن قدامة رحمة الله علیه کی عبارت نقل کرتے ہیں جو انشاء الله کافی و شافی ہوگی، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

ہاری دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے بیچ کو طال قرار دیا اور اس کی کیفیت بیان نہیں فرمائی، چانچہ جس طرح دو سرے معاملات مثلاً "قبض" "احراز" اور "تفرق" کے سلسلے میں عرف کی طرف رجوع کیا تھا، اسی طرح بیچ کی کیفیت معلوم کرنے کے لئے بھی عرف کی طرف رجوع کرنا واجب ہے چانچہ عرف کے ذریعہ معلوم ہوا کہ مسلمان اپنے بازاروں میں اس طرح سے بیچ کا معاملہ کرتے ہیں اور بھے کا یہ طریقہ ان کے درمیان معلوم اور مشہور ہے۔ البتہ بھے ہی اس فتم پر شریعت کے بعض احکام کا دارومدار ہے اور ان کو شریعت نے اپی جگہ پر برقرار بھی رکھا ہے، لہذا اپی رائے سے بھے کی اس فتم میں تغیراور تبدیلی کرنا جائز نہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے درمیان اس بھے کا کثرت سے شیوع کے باوجود اس میں ایجلب وقبول کا استعال ثابت اور منقول نہیں، اگر ایجاب وقبول اس بھے میں استعال کرتے تو یہ بات ضرور مشہور ہوجاتی، اور اگر ایجاب وقبول کا تلفظ بھے کے اندر شرط کا درجہ رکھتا تو اس صورت میں اس حکم کو آگے دو سروں تک پہنچانا واجب ہوجاتا، اور صحابہ کرام سے اس بات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہوجاتا، اور صحابہ کرام سے اس بات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا در غفلت سے کام لیتے۔

ووسری طرف نیج ان معاملات میں سے ہے جن میں عموم بلوی پیا جاتا ہے، البذا اگر نیج کے اندر ایجاب وقبول کا تلقظ شرط کے درج میں ہو تا تو حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اس کو ضرور اس طرح واضح کرکے بیان فرماتے کہ وہ حکم مخفی نہ رہتا، اس لئے کہ اگر یہ ایجاب وقبول کا تلقظ نیج کے اندر شرط ہو تا تو پھر اس کے نہ پائے جانے کی صورت میں بہت سے معاملات فاسد ہوجاتے، اور پھراس کے نیتج میں باطل طریقے پر معاملات فاسد ہوجاتے، اور پھراس کے نتیج میں باطل طریقے پر مال کھانے کی نوبت آجاتی، اور ہمارے علم کی حد تک حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم سے اقدس صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنهم سے اس بارے میں کوئی روایت موجود نہیں ہے۔

اور چونکہ ہر زمانے میں لوگ بازاروں کے اندر بج تعاطی کے معاملات کرتے آرہے ہیں اور ہمارے مخالفین سے پہلے کی نے بھی بچ کے اس طریقے کی مخالفت نہیں گی، اس لئے اس کے جواز پر اجماع ہوچکا ہے۔ اس طرح ہم، ہدیہ، صدقہ وغیرہ میں بھی ایجاب و قبول کا یمی عظم ہے کہ زبان سے ان کا تلقظ ضروری نہیں، چنانچہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے بھی ان معاملات میں ایجاب و قبول کا استعال کرنا منقول نہیں، طال نکہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عبشہ اور دو سرے مقامات کے بہت سے ہدایا پیش کئے میں عبشہ اور دو سرے مقامات کے بہت سے ہدایا پیش کئے کے۔ اور لوگ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی باری کے دن مضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ پیش کرنے دوالیت دیتے تھے۔ (شفق علیہ)

صحیح بخاری میں حضرت ابوہریہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کوئی شخص کھانا لا تا تو آپ لانے والے سے سوال کرتے کہ یہ بدیہ ہے یا صدقہ ہے؟ اگر لانے والا جواب میں کہنا کہ یہ صدقہ ہے تو آپ اپنے صحابہ کرام سے فرماتے کہ آپ لوگ تناول فرماتیں، اور آپ خود تناول نہ فرماتے۔ اور اگر جواب میں یہ کہا جاتا کہ یہ بدیہ ہے تو اس وقت آپ اپنے ہاتھ سے لوگوں کو جاتا کہ یہ بدیہ ہے تو اس وقت آپ اپنے ہاتھ سے لوگوں کو کھانے کا اشارہ فرماتے اور خود بھی ان کے ساتھ بیٹھ کر کھاتے۔

حفرت سلمان رضی اللہ تعالی عنہ سے ایک مدیث مروی ہے کہ ایک مرتبہ وہ کچھ کھجوریں حضور اقدس صلی اللہ علیہ

وسلم کی خدمت میں لائے، اور آگر کہا کہ میں نے یہ دیکھا کہ آب اور آب کے صحابہ اس تھجور کے زیادہ حق دار ہیں، اس لئے میں صدقہ کی کھے مجوری آپ کی خدمت میں لایا ہوں، حضور اقدس صلی الله علیه وسلم نے ان کی بات س کر صحابہ كرام سے فرمايا كہ آپ لوگ كھاليں، آپ نے وہ تھجوريں نہیں کھائیں۔ پھر دوبارہ تھجوریں آپ کی خدمت میں لائے اور عرض کیا کہ میں نے دیکھا کہ آپ صدقہ نہیں کھاتے ہیں، اس لئے یہ تھجوریں آپ کے لئے ہدیہ لایا ہوں، اس وقت حضور اقدس صلى الله عليه وسلم نے "دبسم الله" برهي اور ان كو كھايا-ديكھے: ان احاديث ميں نه تو حضوراقدس صلى الله عليه وسلم سے قبول کا تلقظ کرنا منقول ہے اور نہ یہ منقول ہے کہ آب نے "ایجاب" کے تلفظ کا تھم دیا ہو، بلکہ آپ نے صرف ي معلوم كرنے كے لئے سوال كياكہ وہ صدقہ ب يا مديہ ہے؟ اور اکثر روایات میں ایجاب وقبول کا تلقظ منقول نہیں، بلکہ "معاطاة" کے طور پر وہ معاملہ مکمل ہو گیا۔ اور فریقین کے ورمیان رضامندی کے ساتھ جدائی ہونااس بات کی کافی دلیل ہے کہ یہ معاملہ درست ہوگیا، اس لئے کہ اگر ان معاملات میں ا یجاب و قبول کا تلفظ شرط ہو تا تو اس صورت میں لوگوں کو وشواری بیش آجاتی، اور مسلمانوں کے بہت سے معاملات فاسد موجاتے، جس کے نتیج میں ان کے اکثر اموال حرام موجاتے۔ دوسرے اس لئے کہ ایجاب و قبول کا مقصد تو فریقین کی رضامندی کا اظہار ہے، لہذا جب ایجاب وقبول کے علاوہ دوسري چيز مثلاً بھاؤ تاؤيا تعاطى وغيره پائى جائے جو آليس كى

رضامندی پر دلالت کرنے والی ہوتو اس صورت میں بھاؤ تاؤیا تعاطی اس ایجاب و قبول کے قائم مقام ہو کر اس کی طرف سے کافی ہوجائے گی، اس لئے کہ رضامندی کے اظہار کا ذریعہ صرف ایجاب وقبول نہیں ہے۔ (الغنی لابن قدامہ: ۵۲۱/۳)

### اسلامی بینکوں میں جاری شدہ مرابحہ کے معاملات میں

### '"تعاظی"کے جواز کی حد

بہرمال، یہ تو بیوع میں "تعاطی" کے تھم کے بارے میں تفصیل تھی۔ اور جہور فقہاء کے نزدیک تعاطی جائز ہے جس کے دلائل بیچھے علامہ ابن قدامۃ رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت میں بیان کر دیئے گئے۔ لیکن یہ بات طحوظ رہنی چاہئے کہ "تعاطی" سے صرف ان عام بیوع کے معاملات میں کام لینا چاہئے جن میں کام لینے سے کوئی شرعی قبادت لازم نہ آئے، لیکن اگر کسی عقد میں "تعاطی" سے کام لینے کے نتیج میں کوئی شرعی شرعی قبادت لازم آجائے، یا اس کی وجہ سے جائز معاملہ کا کسی ناجائز معاملے کے شرعی اشتباہ لازم آجائے، یا اس صورت میں "تعاطی" سے احتراز کرنالازم ہے۔ اس ساتھ اشتباہ لازم آجائے، تو اس صورت میں "تعاطی" سے احتراز کرنالازم ہے۔ اس انجام دیے جائے ہیں وہ کسی طرح بھی درست نہیں۔

تفصیل اس کی یہ ہے کہ جب گا کہ بینک کے پاس آکر سامان یا آلات یا مشینری وغیرہ کی خریداری کے لئے بینک سے سرمایہ کاری کا مطالبہ کر تا ہے تو بینک اس کو ان اشیاء کی خریداری کے لئے سود پر قرض فراہم کرنے کے بجائے گا کہ کی مطلوبہ اشیاء پہلے خود اپنے لئے بازار سے خرید لیتا ہے، اور پھروہ اشیاء مرابحہ مؤجلہ پر گا کہ کو فروخت کردیتا ہے۔ لیکن عملی طور پر اکثر بینکوں میں یہ ہوتا ہے کہ بینک وہ اشیاء خود نہیں خرید تا بلکہ وہ گا کہ کو اپنا وکیل بنا دیتا ہے کہ تم میرے وکیل بن کر بازار

ے فلاں چیز جو ان اوصاف کی حامل ہو خرید لو، جب گامک اس چیز پر بینک کے وکیل کی حیثیت سے قبضہ کر لیتا ہے تو پھراس کے بعد گامک مرابحہ مؤجلہ کے ذریعہ وہ چیز . بینک سے خرید لیتا ہے۔

البتہ اس صورت میں یہ ضروری ہے کہ گابک بحیثیت وکیل کے اپنے فرائض انجام دیتے ہوئے ان اثباء کو ٹریدنے کے بعد ان کا رسک بینک کی طرف منقل کردے، اور پھران اثباء کو بینک سے ٹریدنے کے لئے از سرنو بینک کو اوفر (ایجاب) کرے اور بینک گابک کی اس اوفر کو قبول کرے۔

بعض حفرات مندرجه بالا معاطے میں اختصار کرنے کی غرض ہے یہ تجویز پیش کر تے ہیں کہ بینک اور گاہک کے درمیان مرابحہ کا معاملہ "تعاطی" کی بنیاد پر ہوجائے اور از سرنو دوبارہ ایجاب و قبول کی ضرورت نہ ہو، لہذا جس وقت گاہک اس سامان پر بینک کی طرف ہے بحیثیت وکیل کے قبضہ کرے تو ای وقت یہ سمجھ لیا جائے گا کہ گابک نے بینک سے وہ چیز "تعاطی" کی بنیاد پر خود بخود خریدل ہے۔

"تعاطی" اگرچہ اصلاً جائز ہے، لیکن مندرجہ بالا تجویز میرے نزدیک شرعاً جائز بن-

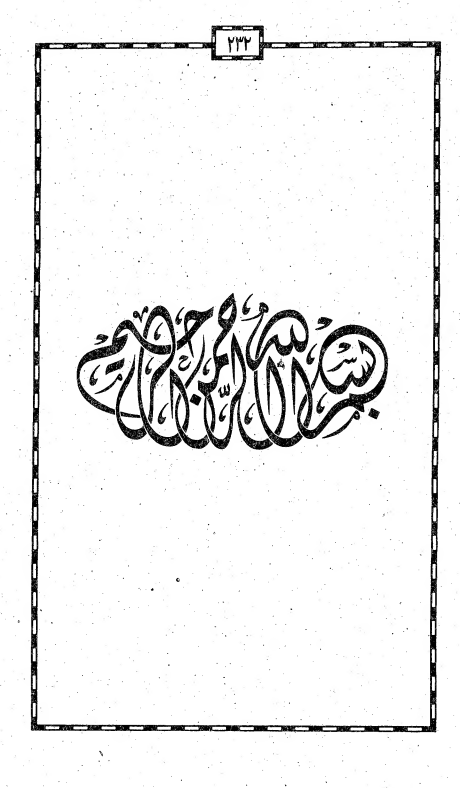
وجہ اس کی یہ ہے موابحہ للاَمُو بالشواء کو آجکل اسلامی بینک سودی قرض کے بدل کے طور پر استعال کر رہے ہیں، لہذا اس قتم کے معاملات اور سودی معاملات کے درمیان کوئی جو ہری فرق ضرور ہونا چاہئے جو ان دونوں کو جدا جدا کر دے، اب ان دونوں کو جرمیان جو ہری فرق کیی ہے کہ سودی معاملات میں معاطع کی اصل بنیاد "پیے کا بھاؤ" ہے۔ چنانچہ بینک ای "بھاؤ" (کرنی کی تیزی) کی بنیاد پر کوئی خطرہ مول لئے بغیر سود کا مطالبہ کر تا ہے، جب کہ "مرابحہ" کے اندر معاملہ کی اصل بنیاد وہ سامان تجارت ہوتا ہے جو بینک کی ملکیت میں ہوتا ہے اور بھرک و بینک ای ملکیت میں ہوتا ہے اور بھرک و فروخت کر تا ہے، جس کو بینک ای ملکیت اور اپنے ضان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، جس کو بینک ای ملکیت اور اپنے ضان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، جس کو بینک ای ملکیت اور اپنے ضان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، جس کو بینک این ملکیت اور اپنے ضان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، جس کو بینک این ملکیت اور اپنے ضان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، جس کو بینک این ملکیت اور اپنے شان میں آنے کے بعد گابک کو فروخت کر تا ہے، کشرا کو فروخت کو تا ہے کی مرابحہ کے اندر اس سامان پر

کوئی مدت، چاہے وہ قلیل ہی کیوں نہ ہو، ایسی گزرنی چاہئے جس میں وہ سامان بینک کی ملیت اور اس کے ضمان میں ہو، اگر اس عرصہ کے اندر وہ سامان تباہ ہوجائے تو وہ بینک کا نقصان ہوگا۔ چنانچہ بینک نہ تو اس مال کے ضمان کا مطالبہ کرے گا اور نہ اس پر کسی منافع کا مطالبہ کرے گا۔ اگر عملی طور پر یہ صورت نہ ہو تو اس صورت میں بینک کو عاصل ہونے والا لفع ربح مالم یضمن میں واضل ہوکر بھی حدیث حرام ہوجائے گا۔

لہذا اگر ہم مرابحہ کے اندر بھی " تعاطی" کو جائز قرار دیتے ہوئے یہ کہہ دیں کہ جس وقت گاہک نے بینک کا وکیل بن کروہ سامان خرید کر اپنے قبضے میں لے لیا ای وقت خود بخود تعاطی کی بنیاد پر بینک اور گاہک کے در میان بھی بھی خم ہوجائے گا صورت میں سودی معاملات اور مرابحہ کے در میان ہو فرق ہے وہ بھی خم ہوجائے گا اور عملی طور پر ہی صورت ہوجائے گا کہ بینک نے گاہک کو ، قم دیدی اور کس بھی لے ملکیت کی ذمہ داری اور ضمان کا خطرہ مول لئے بغیر گاہک سے زیادہ رقم کا مطالبہ کردا۔

زیر بحث مسئلے میں "تعاطی" کے عدم جواز کی ایک وجہ اور بھی ہے وہ یہ کہ " تعاطی" کے اندر اگرچہ ایجاب اور قبول کا تلفظ شرعاً ضروری نہیں ہوتا لیکن فریقین کا مجلس میں حاضر ہونا اور ایک کا دینا اور دو سرے کا قبضہ کرنا تو شرعاً ضروری ہے، جبکہ زیر بحث تجویز میں بچ خور بخود منعقد ہوجائے گ، نہ ایک شخص لے گااور نہ ہی دو سرا شخص قبض کرے گا، اور فقہ کا مشہور اصول ہے کہ ایک ہی شخص بچ کی دونوں طرف کا ذویہ دار نہیں بن سکتا ہے (جبکہ زیر بحث معاسلے میں ایک ہی شخص یعنی گاہک دونوں طرف کا دور دار بن برا ہے۔

خلاصہ یہ نکلا کہ بینک اور گا کہ کے در میان تعاطی کی بنیاد پر عقد مرابحہ جائز نہیں ہے۔



التي الانجر اركامم. شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم ليمن اسلامك پيل

## (٨) بيع الاستجرار كاحكم

یه مقاله "بیع بالتعاطی" کا حصه ب، جو حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب مظلم نے کویت میں منعقد ہونے والے سیمینار میں پیش کیا۔ یہ مقاله "بحوث" میں شائع ہو چکا ہے۔ اہمیت کے پیش نظر احقر نے اس کا ترجمہ کردیا۔

\$ OF \$

# بيج الاستجرار

لغوی اعتبار سے "بیج الاستجرار" "استجرالمال" سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں:
تھوڑا تھوڑا مال لینا۔ اور فقہاء متأخرین کی اصطلاح میں "بیج الاستجرار" یہ ہے کہ
کوئی شخص دکاندار سے اپنی ضرورت کی اشیاء وقیاً فوقیاً تھوڑی تھوڑی کر کے لیتا
رہے، اور ہر مرتبہ چیز لیتے وقت دونوں کے در میان نہ تو ایجاب و قبول ہوتا ہے اور
نہ ہی بھاؤ تاؤ ہوتا ہے۔

يعر"بيع الاستجرار" كي دو قسميس بين:

🚺 میلی قتم یہ ہے کہ سامان کی قیمت بعد میں دی جائے۔

و سرى قتم يه ب كه سامان كى قيمت بهلے بى دكاندار كو دے دى جائے۔

جہاں تک پہلی قتم کا تعلق ہے، اس کو علامہ حصلفی رحمۃ الله علیہ نے در مختار

میں ان الفاظ سے ذکر کیا ہے:

یعنی ''جیج الاستجرار'' یہ ہے کہ انسان دکاندار سے تھوڑی تھوڑی چیزلیتارہے، اور ان اشیاء کو استعال کرنے بعد آخر میں ان کی قیت کا حساب کر کے ادا کردے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ انسان دکاندار کے ساتھ یہ سمجھوتہ کر لے کہ جب بھی اس کے گھر میں کسی چیز کی ضرورت ہوگی وہ اس کی دکان سے منگوالے گا، چنانچہ جب اس شخص کو اپنے گھر میں کسی چیز کی ضرورت ہوتی ہے وہ اس کی دکان سے منگوالیتا ہے، اور دکاندار اس کی مطلوبہ اشیاء ایجاب و قبول کے بغیراور کسی بھاؤ تاؤ اور قیمت کے ذکر کے بغیراس کو دیریتا ہے، اور وہ شخص اس چیز کو اپنی ضرورت میں استعال کرلیتا

ہ اور پھرایک ماہ کے اندر جتنی اشیاء وہ دکان ہے لیتا ہے، مہینے کے آخر میں اس کا حساب ہوجاتا ہے، اور وہ شخص یک مشت تمام اشیاء کی قیمت ادا کر دیتا ہے۔

فقہ کے مشہور قواعد کی رو سے بچے کی یہ صورت ناجائز ہوئی چاہئے، اس لئے کہ اگر ہم یہ کہیں کہ یہ بچے اس وقت منعقد ہوگئ جب وہ چیز مشتری نے دکاندار سے وصول کرلی تو اس صورت میں یہ خرابی لازم آئی ہے کہ خمن ججول کے ساتھ بچ منعقد ہوگ، اس لئے کہ اس موقع پر دکاندار اور مشتری کے درمیان نہ تو بھاؤ تاؤ ہوتا ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ یہ بچے اس وقت منعقد ہوگ، جب اور نہ ہی خمن کا کوئی ذکر ہوتا ہے۔ اور اگر یہ کہا جائے کہ یہ بچے اس وقت منعقد ہوگ، جبکہ اس وقت وہ چیز استعال کے بعد ختم ہو چی ہوگ تو اس صورت میں دو خرابیاں لازم آئیں گ، آئیک خرابی تو یہ لازم آئی گا آئیل گر استعال کے بعد ختم ہو چی ہوگ تو اس صورت میں دو خرابیاں لازم آئیں گ، آئیک خرابی تو یہ لازم آئی گا آئیل گر استعال کے بعد ختم کر دے گا۔ دو سری خرابی یہ ہوگ کہ معدوم چیز کی بچ لازم آگ گل۔ کر کے ختم کر دے گا۔ دو سری خرابی یہ ہوگ کہ معدوم چیز کی بچ لازم آگ گل۔ انہیں خرابیوں کی وجہ سے بعض فقہاء نے ''بیج الا سجرار'' کو ناجائز قرار دیا ہے، انہیں خرابیوں کی وجہ سے بعض فقہاء نے ''بیج الا سجرار'' کو ناجائز قرار دیا ہے، ویانچہ عام فقہاء شافعیہ کا نہ جب بی ہے، علامہ نودی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

والم اذا احد منه شيئا ولم يعطه شيئا، ولم يتلفظا ببيع بل نويا احده بشمنه المعتاد، كما يفعله كثير من الناس، فهذا باطل بلاخلاف لانه ليس ببيع لفظى ولا معاطاة، ولا يعدّ بيعا فهو باطل، وليعلم هذا وليحترز منه، ولا تغتر بكثرة من يفعله، فان كثيرا من الناس ياحاً الحوائج من البيّاع مرة بعد مرة من غير مبايعة ولامعاطاة ثم بعد مدة يحاسبه ويعطيه العوض، وهذا باطل بلاخلاف لماذكرناه

(الجوع شرح الهذب: ١٤١٧٥)

"دیعنی اگر کوئی شخص (دکاندار) سے کوئی چیز لے اور اس کی قیت اس کو نه دے اور دونوں (بائع اور مشتری) زبان سے بھے کا تذکرہ بھی نہ کریں بلکہ دونوں یہ نیت کرلیں کہ اس چیز کی عام بازاری قیمت پر اس کی بیع ہو رہی ہے، جیسا کہ اکثر لوگ اس طرح کا معالمہ کرتے ہیں، تو بیع کی یہ صورت بلا اختلاف باطل ہے، اس لئے کہ یہ نہ تو لفظی بیع ہے اور نہ بیع معاطاة میں داخل ہے، اور جب کمی بیع کے اندر اس کا شار نہیں ہے میں داخل ہے، اور جب کمی بیع کے اندر اس کا شار نہیں ہے تو یہ بیع کی صورت باطل ہوگ۔ بیع کی اس قتم کا حکم جانے کے بعد اس سے احراز کرنا چاہئے، اور لوگوں کے درمیان اس بیع کا کرشت سے بایا جانا تمہیں دھوکے میں نہ ڈالے، اس لئے کہ بہت سے لوگ دکانداروں سے وقاً فوقاً بیع لفظی اور معاطاة کے بہت سے لوگ دکانداروں سے وقاً فوقاً بیع لفظی اور معاطاة کے بعد بہت سے لوگ مکانداروں سے وقاً فوقاً بیع لفظی اور معاطاة کے بعد بہت ہیں مرورت کی اشاء لیتے رہتے ہیں، پھر پچھ بدت کے بعد آپس میں حماب کرلیتے ہیں اور دکاندار کو ان اشیاء کا معاوضہ دیہتے ہیں۔ یہ صورت بلا اختلاف باطل ہے"۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ "بھ تعاطی اور استجرار" کے بارے میں شوافع کا ملک زیادہ تدون نہیں ہے۔ لیکن فقہاء شوافع ہی کی ایک جماعت بھے کی ان دونوں قسموں کے جواز کی قائل ہے، ان میں سے ایک امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ بھی ہیں چنانچہ علامہ رملی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

﴿ اما الا ستجرار من بيّاع فباطل اتفاقا اى خيث لم يقدر الشمن كل مرة على ان الغزالى سامح فيه ايضا بناء على جواز المعاطاة ﴾ (نهاية الحاج للرلمي ٣١٣/٣) و محمى دكاندار سے تحور القور الياب بالاتفاق باطل ہے، اس كے كه اس ميں بر مرتبہ قيت معمن نہيں كى جاتى البتہ الم غزالى رحمة الله عليه نے بيع معاطاة كے جوازكى بناء پر اس ميں بھى تباع بوئے اس كو بھى جائز قرار دیا ہے"۔

علامه شريني خطيب رحمة الله عليه فرمات بين:

واحد الحاجات من البيّاع يقع على ضربين احدهما ان يقول: اعطنى بكذالحما او خبزا مثلا وهذا هو الغالب فيد فع اليه مطلوبه فيقبضه ويرضى به ثم بعد مدة يحاسبه ويؤدى ما اجتمع عليه، فهذا مجزوم بصحته عند من يجوز المعاطاة فيما اراه والثانى: ان يلتمس مطلوبه من غير تعرض لثمن كاعطنى رطل خبز اولحم مثلا فهذا محتمل وهذا مأراى الغزالى اباحته ومنعها المصنف (يعنى النووى رحمه الله) (منى الحراح)

"دلین ییخ والے سے ضرورت کی اشاء لینا دو طرح سے ہوتا ہے: ایک یہ کہ خرید فے والا مثلاً یہ کہے کہ جھے استے کا گوشت یا روئی دیدو۔ عام طور پر بی صورت ہوتی ہے، چنانچہ بیخ والا اس کو اس کی مطلوبہ اشاء دیریتا ہے اور خرید فے والا اس چیز پر قبضہ کر کے اس پر رضا مندی کا اظہار کردیتا ہے، پھر پھھ مذت کے بعد اس کا حساب ہوجاتا ہے اور خرید فے والا تمام واجب الاداء رقم ادا کردیتا ہے۔ میرے خیال میں جو حضرات فقہاء بیج معاطاة کے جواز کے قائل ہیں، ان کے نزدیک یہ صورت یقین طور پر درست ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ خرید نے والا قیت کا ذکر کئے بغیر دکاندار سے اپی مطلوبہ اشاء طلب کرتے ہوئے مثلاً یہ کہے کہ جمعے ایک رطل گوشت یا روئی دیدو (چنانچہ یجنے والا اس کو مطلوبہ اشیاء دیدیتا ہے) اس صورت کے جائز ہونے میں اختال ہے، البتہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ اس کے جواز کے قائل ہیں،

اور مصنف (بعنی علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ) اس کے عدم جواز کے قائل ہیں"۔

مالکیه کی کتب میں "نبیع الاستجرار" کی دو سری قتم کا ذکر ملتا ہے، جس میں قیت پہلے ادا کردی جاتی ہے، چنانچہ امام مالک رحمة الله علیه مؤطامیں تحریر فرماتے ہیں:

﴿ ولا باس ان يضع الرجل عند الرجل درهما ثم ياخذ منه بربع اوثلث اوبكسر معلوم سلعة معلومة فاذا لم يكن في ذلك سعر معلوم وقال الرجل: آخذ منك بسعر كل يوم، فهذا لايحل لانه غرريقل مرة ويكثر مرة ولم يفترقا على بيع معلوم ﴾

(مؤطاالامام مالك: جامع بيع الطعام)

"اگر ایک شخص دکاندار کے پاس ایک درہم رکھوا دے اور پھر
اس دکاندار سے اس درہم کے تہائی یا چوتھائی یا اس کے خاص
صے کے عوض کوئی چیز خریالے تو یہ صورت جائز ہے، لیکن
اگر اس چیز کی قیمت معلوم نہ ہو اور خریانے والا یہ کہے کہ میں
تم سے جو چیز بھی خریدوں گا، وہ اس دن کے بھاؤ کے حماب
مت خریدوں گا، تو یہ صورت جائز نہیں، اس لئے کہ اس میں
دھوکہ پایا جارہا ہے۔ کیونکہ قیمت گھٹی بڑھٹی رہتی ہے، اور
متعاقدین کی ایک قیمت پر انقاق کر کے جدا نہیں ہوئے (بلکہ
متعاقدین کی ایک قیمت پر انقاق کر کے جدا نہیں ہوئے (بلکہ
قیمت کے تعین کے بغیردونوں میں جدائی واقع ہوگئ ہے)"۔

مندرجہ بالا عبارت سے معلوم ہوا کہ مالکیہ کے نزدیک "استجرار" کے ناجائز ہونے کی وجہ قیمت پہلے ادا کردی ہونے کی وجہ قیمت پہلے ادا کردی گئی ہے یا بعد میں ادا کی جائے گ۔ اس حد تک مالکیہ اکثر شوافع کے ساتھ متفق ہیں۔

جہاں تک حنابلہ کا تعلّق ہے تو ان کے نزدیک اس مسلے میں مختلف روایتیں ہیں، چنانچہ ابن مفلح "النکت والفوائد السنیة" میں فرماتے ہیں:

وقال ابوداؤد في مسائله باب في الشراء ولايسمى الثمن سمعت احمد سئل عن الرجل يبعث الى البقال فياخذ منه الشئى بعد الشئى، ثم يحاسبه بعد ذالك قال: ارجوان لا يكون بذلك بأس قال ابوداؤد: وقيل لأحمد: يكون البيع ساعتئذ؟ قال: لا

قال الشيخ تقى الدين: وظاهر هذا انهما اتفقاعلى الثمن بعد قبض المبيع والتصرف فيه، وان البيع لم يكن وقت التحاسب وان معناه صحة البيع بالسعر وللله المعناه المعناه صحة البيع بالسعر وللله المعناه صحة البيع بالسعر وللله المعناه صحة البيع بالسعر والله المعناه المعناه المعناه المعناه المعناه والله المعناه وللله المعناه والله المعناه والمعناه والمعناه

(موسوعة الفقه الاسلامي ٥/٥٠٣)

امام ابوداؤر ان مسائل کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یہ باب ان چیزوں کے بیان ہیں ہے جن کو خریدا جائے اور ان کی قیت بیان نہ کی جائے۔ امام احمد بن طنبل رحمۃ اللہ علیہ سے سوال کیا گیا کہ ایک شخص دکاندار سے ضرورت کی اشیاء وقا فوقاً لیتا رہتا ہے اور آخر میں حساب کرلیتا ہے، امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے جواب میں فرمایا کہ میرے خیال میں اس میں کوئی حرج نہیں۔ امام ابوداؤر فرماتے ہیں کہ دوبارہ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ سے سوال کیا گیا کہ کیا یہ بچے ای وقت منعقد ہوجائے گی؟ انہوں نے جواب میں فرمایا: نہیں۔

شیخ تقی الدین رحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں: کہ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ دونوں متعاقدین نے مبیع پر قبضہ اور اس میں تصرف کے بعد اس کی قبت پر اتفاق کرلیا تھا اور یہ ربیع مبیع پر

قبضہ کے وقت منعقد نہیں ہوگی بلکہ حساب کتاب کے وقت منعقد ہوگی، اور یہ بھ بازاری قیمت کے مطابق درست ہوجائے گی)۔

اس عبارت سے ظاہر ہوا کہ حنابلہ کے نزدیک "بیج الاستجرار" کے جائز ہونے کی روایت بازاری قیت پر مبنی ہے، لہذا اس مسئلے میں ان کی دو روایتی ہو گئیں۔ جہاں تک احناف کا تعلق ہے تو متأخرین حنفیہ نے "بیج الاستجرار" کے جواز کا فتویٰ دیا ہے۔ اگرچہ دکاندار سے سامان لیتے وقت قیت کا کوئی تذکرہ نہ ہو۔ در مختار

، جـر ا

ومایستجره الانسان من البیّاع اذا حاسبه علی اثمانها بعداستهلاکها جازاستحسانا الله المانها بعداستهلاکها جازاستحسانا الله (در مخارم درالحارم)

"انسان دکاندار سے تھوڑی تھوڑی چیزیں خرید تا رہتا ہے اور ان کو استعال کرنے کے بعد آخر میں ان کی قیمت کا حساب کر تا ہے۔ یہ معالمہ استحساناً جائز ہے"۔

علامه ابن نجيم رحمة الله عليه فرمات بين:

﴿ ومما تسامحوافيه واخرجوه عن هذه القاعدة ما في القنية: الاشياء التي توخذ من البيّاع على وجه الخرج كما هو العادة من غير بيع كالعدس والملح والزيت ونحوها ثم اشتراها بعد ماانعدمت صح اه فيجوز بيع المعدوم هنا ﴾ (الجرال الـ ٢٥٩/٥)

رسے کی وہ صورت جس میں علاء حفیہ نے تسامح سے کام لیتے ہوئے اس کو اس قاعدہ سے متنی کردیا ہے جو "قنیہ" میں فرکور ہے، وہ سے کہ گھریلو ضرورت کی وہ اشیاء جس کو عادةً

لوگ بغیر نیج وشراء کے ضرورت کے مطابق دکاندار سے لیتے ہیں جے دال، نمک، تیل وغیرہ، اور پھر ان اشیاء کو استعال کرنے ہیں، یہ معاملہ صحیح ہے اور اس میں "معدوم" کی نیج جائز ہوگ۔

اس سے ظاہر ہوا کہ حنفیہ کے نزدیک "نیج الاستجرار" استحساناً جائز ہے، لیکن پھر وجہ استحسان کی کیفیت کے بارے میں علاء احناف کی عبارتیں مختلف ہیں، چنانچہ مختلف کتابوں میں فقہاء کی عبارات کے مطالعہ کے بعد میرے نزدیک جو خلاصہ نکلا ہے وہ مندرجہ ذیل ہے:

وہ "فیج الاستجرار" جس میں قیمت پہلے اداکردی جائے، وہ دو حال سے خالی نہیں:
یا تو یہ صورت ہوگی کہ جب بھی مشتری دکاندار سے کوئی چیز لے تو دہ دکاندار
اس چیز کی قیمت بیان کردے یا اس چیز کی قیمت کسی بھی طریقے سے فریقین کے علم
میں ہو۔ جو حضرات فقہاء بھے تعاطی کے جواز کے قائل ہیں ان کے فردیک "استجرار،
کی اس صورت کے جائز ہونے میں کوئی اختلاف نہیں، لہذا اس صورت میں ہر چیز
کی اس صورت کے جائز ہونے میں کوئی اختلاف نہیں، لہذا اس صورت میں ہر چیز
اپنے قبضے میں لے لے گا، البتہ تمام بیوع کا حساب آخر (مہینے) میں اکٹھا ہوجائے گا،
اس صورت میں نہ تو شمن مجبول کے ساتھ بھے ہونے کی فرابی لازم آئے گی اور نہ
اس صورت میں نہ تو شمن مجبول کے ساتھ بھے ہونے کی فرابی لازم آئے گی اور نہ
فقہاء شوافع میں امام فرائی اور ابن سرنج رحمۃ اللہ علیجم کے فردیک جائز ہے۔ البتہ
شوافع کے مشہور مسلک کے مطابق بھے استجرار کا جواز ایجاب وقبول کے تلقظ پر
موقوف ہے جوسا کہ ہم نے ماقبل میں ذکر کیا ہے کہ "تعاطی" میں جمہور کا مسلک

یا تو یہ صورت ہوگی کہ دکاندار ہر مرتبہ چیز کی قیت بیان نہ کرے البتہ ابتدائی گفت و شنید ہی کے وقت فریقین کے درمیان یہ سمجھوتہ ہوجائے کہ مشتری جس روز

جو چیزدکاندار سے لے گاوہ اس چیزی اس روزی بازاری قیمت کے حساب سے لے گا۔ اس صورت میں بیج الاستجراری یہ صورت قبضہ کرنے کے دن کی بازاری قیمت پر موقوف رہے گی، اور چاروں ائمہ کے نزدیک یہ اصول معروف ہے کہ کسی چیزی بیج اس کی بازاری قیمت پر یا قیمت مثل پر یا کسی ہوئی قیمت پر اس وقت تک جائز نہیں ہوتی جب تک مجلس کے اندرہی فریقین کو متعین طور پر اس چیزی قیمت معلوم نہ ہوجائے۔ (ردالمحار ۱۹۸۴) لیکن مسلک شافعیہ اور حنابلہ کے مسلک کی ایک روایت یہ ہے کہ بازاری قیمت پر بیج درست ہوجائے گی۔ جہال تک شوافع کے مسلک میں اس روایت کا تعلق ہے تو امام رافعی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف یہ روایت منبوب ہے۔ چنانچہ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اس روایت کو ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے:

وحكى الرافعي وجها ثالثا انه يصح مطلقا للتمكن من معرفته كمالو قال: بعت هذه الصبرة كل صاع بدرهم يصح البيع وان كانت جملة الثمن في الحال مجهولة وهذا ضعيف شاذ؟

"امام رافعی رحمة الله علیہ نے تیمری صورت یہ بیان کی ہے کہ بیع کی یہ صورت مطلقاً درست ہے اس لئے کہ قیمت معلوم کرنامکن ہے مثلاً کوئی شخص کہے کہ میں تہیں گندم کا یہ وہر ہر ساع ایک درہم کے حماب سے فروخت کر تاہوں تو یہ بیع درست ہے اگرچہ فی الحال اس و میرکی کل قیمت مجهول ہے، البتہ یہ قول ضعیف اور شاذہ "- (الجوع شرح المہذب ۱۹۲۹)

جہاں تک حالمہ کے مسلک میں اس روایت کا تعلّق ہے تو یہ روایت امام احمد رحمۃ الله علیہ نے رحمۃ الله علیہ نے الله علیہ نے افتیار کیا ہے۔ (الانصاف المرداوی ۱۳۰۰/۳) اور ماقبل میں ہم علامہ تقی الدین رحمۃ

الله علیه کی عبارت نقل کر بھے ہیں۔ ای طرح علامہ ابن القیم رحمۃ الله علیه بھی اس بھے اس کا جواز بھے جو ان کے جواز کے قائل ہیں اور فرماتے ہیں کہ امام احمد رحمۃ الله علیه سے اس کا جواز منصوص ہے، اور ان کے شخ علامہ ابن تیمیہ رحمۃ الله علیه نے بھی اس کے جواز کے قول کو اختیار کیا ہے۔ (اعلام الموقعین ۳/۳)

بہرمال، اس موضوع پر فقہاء کی عبارات اور ان کے دلائل دیکھنے کے بعد جو

حقیقت میرے سامنے واضح ہوئی، وہ یہ ہے کہ اشیاء کی دو قسمیں ہیں:

پہلی قتم کی اشاء وہ ہیں جن کی اکائیوں کے بدلنے سے ان کی قیمت میں تبدیلی آجاتی ہے اور کسی مضبط اور معلوم پیانے کے ذریعہ اس کی قیمت متعین کرنا ممکن نہیں ہو تا۔ مثلاً کوئی تاجر اس چیز کو دس روپے میں فروخت کرتا ہے جبکہ دو سرا تاجر اس چیز کو دس روپ میں فروخت کرتا ہے۔ لہذا جن تاجر اس چیز کو اس وقت دس روپ سے کم یا زیادہ میں فروخت کرنا حرام ہے، ان کا فقہاء کا مسلک ہے ہے کہ "بازاری بھاؤ" پر کسی چیز کو فروخت کرنا حرام ہے، ان کا مقصد ہے کہ پہلی قتم کی اشیاء میں اس طرح فروخت کرنا حرام ہے، اس لئے کہ "بازاری بھاؤ" (جبکہ عاقد میں کو ان اشیاء کی بازاری قیمت معلوم نہ ہو) کی اصطلاح ان اشیاء کے حق میں غیر مستقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی صورت میں غیر مشقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی صورت میں غیر مستقر اور ناپائیدار ہے، لہذا بازاری بھاؤ پر عقد کرنے کی

دوسری قتم کی اشیاء وہ ہیں جن کی نہ تو اکائیوں میں نفاوت اور فرق ہو تا ہے اور نہ ہی قیتوں میں فرق ہو تا ہے، اور ان اشیاء کی قیتوں کو کسی معلوم پیانے کے ذریعہ اس طرح متعیّن کیا جاسکتا ہے کہ ہر شخص اس کی قیمت آسانی سے معلوم کرسکتا ہے اور اس کی قیمت کو اس پیانے پر منظبی کرنے میں کسی غلطی یا جھڑے کا بھی احتمال نہیں رہتا۔ لہذا جو حضرات فقہاء "باڈاری بھاؤ" پر فروخت کرنے کے جواز کے قائل ہیں، ان کے نزدیک یکی دوسری قتم کی اشیاء مراد ہیں، اس لئے کہ ان اشیاء کی بچے کے وقت قیمت کے سلسلے میں کسی مضوط پیانے کا بیان کر دینا ہی قیمت بیان کردینے کے قائم مقام ہوجائے گا اور اس میں ایس جہالت باقی نہیں رہے قیمت بیان کردینے کے قائم مقام ہوجائے گا اور اس میں ایس جہالت باقی نہیں رہے

گی جو مفضی الی النزاع مو چنانچه امام محقق علامه این جمام رحمة الله علیه اس بات کی طرف اشاره کرتے موے فرماتے ہیں:

ومما لا يجوز البيع به: البيع بقيمته او بما حل به اوبما تريد اوتحبّ اوبراس ماله اوبما اشتراه اوبمثل مااشترى فلان لايجوز ....... وكذالا يجوز بمثل مايبيع الناس الا ان يكون شيئا لايتفاوت كالخبز واللحم (ق القدر م الكفاية ٢٧٤/٥)

وہ صور تیں جن میں بج جائز نہیں وہ یہ ہیں کہ بائع یہ کہے کہ
میں اس کو اس کی قیمت پر فروخت کرتا ہوں، یا میں اس قیمت
پر فروخت کرتا ہوں جس قیمت پر جھے پڑی ہے، یا اس قیمت کو تم
فروخت کرتا ہوں جس پر تم فریدنا چاہتے ہو، یا جس قیمت کو تم
پند کرو، یا اس کے راس المال پر فروخت کرتا ہوں، یا جس
قیمت پر اس نے فریدا، یا فلاں کی قیمت فرید کی مثل پر
فروخت کرتا ہوں، یہ صور تیں جائز نہیں۔

ای طرح یہ صورت بھی جائز نہیں کہ بائع یہ کہے کہ میں اس قیمت مثل پر فروخت کرتا ہوں جس پر لوگ خرید وفروخت کرتا ہوں جس کی اکائیوں میں فروخت کرتے ہیں، الآیہ کہ وہ چیزالی ہو جس کی اکائیوں میں فرق نہیں ہو تاجیعے روٹی اور گوشت۔

علامہ ابن عابدین ؒ نے بھی اس نتم کی عبارت صاحب "النھرالفائق" سے نقل کرتے ہوئے ذکر کی ہے چنانچہ فرمایا:

> وخرج ایضا مالوکان الثمن مجهولاکالبیع بقیمته اوبراس ماله اوبما اشتراه اوبمثل مااشتراه فلان...... .. ومنه ایضا مالوباعه بمثل مایبیع الناس الاان یکون

شيئا لايتفاوت (در مخار ٢٥/٩/٥)

"اور اس تھم سے وہ بیع بھی خارج ہو گئی جس میں ممن مجبول ہو مثلاً اس چیز کی قیمت پر بھے کرنا، یا اس کے رأس المال ير تھے كرنا، يا اس قيت يربع كرناجس يربائع في اس كو خريدا تها، يا فلال شخص نے جس قیمت پر خریدا تھاای قیمت پر رہے کرنا ... اور یہ صورت بھی ناجائز ہے کہ بائع یہ کھے کہ جس قیمت پر لوگ بازاروں میں اس کو فروخت کررہے ہیں اس پر فروخت كرتا مول البته اس آخرى صورت مين بيع اس وقت جائز ہے جَبَه وه چيزايي موكه اس كي مختلف اكائيول مين تفاوت نه پايا حاتا ہو"۔

میرے خیال میں یہ رائے اعتدال سے زیادہ قریب اور متفقہ اصولوں کے زیارہ موافق بھی ہے، اس لئے کہ الی جہالت من جو مفضی الی النزاع ہو، سے کے جواز میں مانع ہوتی ہے لیکن جب ایک مضبوط بیانے کی تعیین کے بعد نزاع کا احمال ہی نتم ہو گیا اور مانع مرتفع ہو گیا تو اب بیج جائز ہو گئی۔

موجودہ دور میں بہت سی اشاء ایس ہیں کہ ان کی قیمت مثل کو ایک متعین پیانے کے ساتھ اس طرح المہ جسٹ کیا جاسکتا ہے کہ اس کے بعد اس کو تطبق دینے میں کسی نزاع کا اخمال باقی نہیں رہتا، لہذا اس فتم کی اشیاء میں معاملہ درست موجاے گا اور بازاری بھاؤکی بنیاد پر ان اشیاء میں "نیج الاستجرار" بھی جائز ہوگی۔

مثلاً آجكل اخبارات بيج والول ك ساتھ لوگ معامله كرتے بيك اخبار بيحي والا روزانہ صبح ایک اخبار خریدنے والے کے گھریس اس خیال سے ڈال جاتا ہے کہ مینے کے آخر میں اخبار ک خوردہ قیمت (رئیل پرائز) کی بنیاد پر حساب موجائے گا۔ اب بعض او قات مشتری کو بته بھی نہیں ہو تا کہ اس اخبار کی خوردہ قیت کیا ہے ؟ لیکن اخبار کے ریٹیل پرائز اس طرح فکس ہے کہ لوگوں کے بدلنے سے اس کی قیت میں کوئی فرق نہیں ہو تا۔ ہاں، بعض او قات یہ تو ہو تا ہے کہ مہینے کے بی میں اس کی قیمت بدل جاتی ہے لیکن یہ تبدیلی تمام خریداروں کے حق میں ہوتی ہے، کسی خاص خریدار کے حق میں نہیں ہوتی، لہذا اخبار کی قیمت کی تعیین میں کسی بھی فتم کے خراع کی کوئی صورت موجود نہیں۔ لہذا جس وقت اخبار بیچنے والا خریدار کے گھر میں اس کے حکم یا اس کی اجازت ہے اخبار ڈالے گا اس وقت بازاری قیمت پر بیج منعقد ہوجائے گی اور مہینے کے آخر میں حساب کا تصفیہ ہوجائے گا۔ بہرحال یہ استجرار کی دو سری قتم کی مثال تھی جس میں قیمت بعد میں اداکی جاتی ہے۔

اس تفصیل سے ظاہر ہوگیا کہ بچ الاستجرار کی دوسری قشم میں بچ ہر مرتب اس وقت منعقد ہوجاتی ہے جس وقت مشتری مجع پر قبضہ کرلیتا ہے، بشرطیکہ اس چزک قبت کسی معلوم بیانے کے ساتھ اس طرح مسلک ہو کہ ثمن کی تعییں کے سلیلے میں آپس میں کسی بھی قشم کے نزاع کا اندیشہ باقی نہ رہے۔ لیکن اگر اس مجھ کی قیمت اس طرح کسی معیار کے ساتھ مسلک نہیں ہے تو اس صورت میں قبضہ کے قیمت اس طرح کسی معیار کے ساتھ مسلک نہیں ہے تو اس صورت میں قبضہ کے وقت بھی منعقد نہیں ہوگا۔ اس صورت کا شرعی تھم تیسری قسم کے بیان میں انشاء وقت بھی منعقد نہیں ہوگا۔ اس صورت کا شرعی تھم تیسری قسم کے بیان میں انشاء اللہ آگے آجائے گا۔

# بيج الاستجرار كي تيسري قتم جس مين قيمت بعد مين

### ادا کی جاتی ہے

بیج الاستجرار کی تیسری قسم یہ ہے کہ چیز لیتے وقت اس کی قیمت معلوم نہ ہو اور نہ ہی مغللہ کرتے وقت عاقد میں کے ذہن میں کوئی الیما معیار ہو جس کی بنیاد پر شمن کی تحدید اس طرح ہوجائے کہ اس کے بعد نزاع کا اندیشہ نہ رہے، بلکہ عاقد میں لاپرواہی کے ساتھ معالمہ کریں اور شمن سے بالکل تعرض ہی نہ کریں۔ اس صورت میں چونکہ سامان پر قبضہ کرتے وقت شمن بالکل مجبول ہے اور یہ الیی جہالت فاحشہ

ہے جو مفضی الی النزاع ہو سکتی ہے، اس لئے سامان لینے کے وقت تک بھے منعقد نہیں ہوگ، اور مہینے ۔، آخر میں حساب کے تصفیے تک یہ بھے فاسد رہے گ، البتہ متأخرین حنفیہ فرماتے ہیں کہ جب مہینے کے آخر میں تصفیہ کے وقت مثن پر دونوں اتفاق کرلیں گے تو اس وقت یہ بھے درست ہوجائے گ۔

پھر بعض فقہاء نے فرمایا کہ تصفیہ کے وقت ہی یہ معاملہ بھے کی صورت اختیار کرلے گا جس کا مطلب یہ ہے کہ جب ان اشاء کی صحیح قیت تصفیہ کے وقت عاقد بن کے سامنے آگئ اس وقت بھے منعقد ہوگئ۔ البتہ اس پر اشکال ہو تاہے کہ مشتری دکاندار سے جو اشاء مہینے بھر تک لیتا رہا ہے ان میں سے اکثر اشاء کو استعمال کرکے وہ ختم کرچکا ہے اور اب تصفیہ کے وقت ان اشاء کا وجود ہی باتی نہیں رہا تو اب ان اشاء کی بھے کیے درست ہوگی جو معدوم ہو چکی جیں۔

بعض فقہاء نے اس اشکال کا یہ جواب دیا ہے کہ اگرچہ یہ معدوم کی ہی ہے لیکن عرف یا تعامل یا عموم بلودی کی بنیاد پر استحساناً اس قتم کی بنج جائز ہے۔ یہ علامہ ابن نجیم رحمۃ اللہ علیہ کا موقف ہے اور بحرالرائق اور "الاشباہ والنظائر" میں موجود ہے جیسے کہ ہم ماقبل میں ذکر کر چکے ہیں۔

البتہ اس پر ایک اشکال اور ہوتا ہے، وہ یہ کہ اس صورت میں مشتری کا ایسی اشیاء میں تصرف کرنا لازم آے گاجو اس کی ملک میں داخل نہیں ہوئیں اور نہ ان کی بچے ہوئی ہے اور غیر ملک میں تصرف کرنا جائز نہیں ہے۔ اس اشکال کا یہ جواب دیا جاتا ہے کہ چونکہ یہ تصرف مالک کی اجازت سے ہوا ہے اور مالک کی اجازت سے اس کی ملک میں تصرف کرنا جائز ہے اس لئے یہ صورت جائز ہے۔

دوسرے فقہاء کرام نے اس معاطے کو بچے کی بنیاد پر نہیں، بلکہ "ضان المتلفات" نعنی ہلاک شدہ اشیاء کے ضان کی بنیاد پر درست کہا ہے، وجہ اس کی یہ ہے کہ چیز لیتے وقت من مجبول تھا اور تھفیہ کے وقت مبع معدوم ہو چکی تھی، اس لئے اس معاطے کو بچ کہنا تو سی حال میں درست نہیں، اس لئے یہ کہہ سکتے ہیں کہ

چیز لینے والے نے لیتے وقت وہ چیز بطور قرض لی، پھراس چیز کو استعال کرکے ہلاک کردیا جس کے نتیج میں اس پر ضان آیا، اور پھر تصفیہ کے وقت دونوں کے اتفاق سے جو ضان طے ہوا وہ ضان اس نے اداکر دیا۔

البتہ اس پر ایک اشکال یہ ہے کہ حنفیہ کے نزدیک صرف "مثلیات" میں قرض کا معاملہ کرنا درست نہیں، جبکہ استجرار بعض او قات ذوات القیم میں بھی جاری ہو تا ہے۔ اس اشکال کا جواب یہ ہے کہ قیبیات میں اقتراض کے عدم جواز سے استجرار استحساناً مستثنی ہے جیسا کہ روثی اور گوندے ہوئے آئے میں استحساناً اقتراض کو جائز قرار دیا گیا ہے، باوجودیکہ یہ دونوں ذوات القیم میں سے ہیں "مثلیات" میں سے نہیں ہیں۔ استجرار کی ذیر بحث صورت کو جائز قرار دیا گیا ہے، بادجودیکہ اللہ علیہ نے ذوات القیم میں سے ہیں "مثلیات" میں سے نہیں ہیں۔ استجرار کی ذیر بحث صورت کو جائز قرار دیئے کے مندرجہ بالا مختلف طریقے علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ نے ردا لختار میں ذکر فرمائے ہیں:

وفت اس مبیع کو موجود فرض کرلیں گے۔ اس طرح یہ بجع درست ہوجائے گی۔ اور جہاں تک ووسرے اشکال کا تعلق ہے کہ اس صورت میں مشتری کا ان اشیاء کو استعال کرنا اور ان میں تصرف کرنا، رس سلے ملک غیر میں تصرف کرنامجو جائز نہیں۔ تو اس اشکال کا صحح جواب یہ ہے کہ تصفیہ کے وقت جب بع درست ہو گئ تو اس در تنگی کو نقدیراً اس وقت کی طرف منٹوب کر دیا جائے گا جس وقت مشتری نے وہ چیز حاصل کی تھی، اور یوں سمجھاجائے گا کہ گویا مشتری نے اس چیز میں تصرف کیاجس چیز کا بیج کے ذریعہ وہ مالک بن چکا تھا۔ یہ صورت بالکل ولی ہے جیسی مغصوبہ اشیاء کے ضمان میں ہوتی ہے لینی مغصوبہ اشیاء میں غاصب کا تصرف درست نہیں ہوتا، لیکن جب غاصب مفصوبہ چیز کا ضان ادا کردیتا ہے تو وہ اس چیز کا مالک بن جاتا ہے اور اس ملک کو غصب کے وقت کی طرف منسوب کردیا جاتا ہے کہ گویا عاصب نے جس وقت وہ چیز غصب کی تھی اسی وقت وہ اس کا مالک بن گیا تھا۔ لہذا راجح قول کے مطابق عاصب کے تمام تصرفات جو اس نے شی مفصوب میں کئے تھے، ضان ادا کرنے کے بعد خود بخود درست ہوجائیں گے۔ اور جس صورت میں مغصوب منه غاصب کے گئے شی مغصوب میں تصرف (اجازت کے ذریعے) حلال کردے، اس صورت میں تو کوئی اختلاف ہی نہیں کہ اس غاصب کے تمام تصرفات ضان ادا کرنے کے بعد بالکل جائز اور درست ہوجائیں گے۔

له علامہ ابن عابر مین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ صاحب در مختار کی عبارت سے یہ ظاہر ہودہا ہے کہ شخی مفصوب میں اداء ضان سے بہلے ملک عاصب کے لئے ثابت ہے، البتہ اس سے اتفاع کرنے کی صلت اداء ضان پر موقوف ہے۔ بی مسئلہ عام متون میں بھی ای طرح درج ہے۔ لہذا نوازل میں جو یہ لکھا ہے کہ ملکیت میں آنے کے بعد بھی اس سے انتفاع طال نہیں ہے اس لئے کہ اس صورت میں ملک خبیث سے استفادہ کرنا لازم آجائے گا جیسا کہ زیج فاسد میں قبضہ کے بعد ملک خبیث ہونے کی وجہ سے استفادہ درست نہیں ہو تاجب تک کہ مالک خود اس سے انتفادہ درست نہیں ہو تاجب تک کہ مالک خود اس سے انتفاع کرنے کو

لہذا جب غصب کے اندر غاصب ضمان ادا کرنے کے بعد شی مفصوب کا اس وقت سے مالک بن جاتا ہے جب اس نے وہ شی غصب کی تھی، تو "دیج الاستجرار" میں سامان لینے والا بطریق اولی مالک بن جائے گا، اس لئے کہ بیہاں تو مالک کی اجازت سے اس سامان پر قبضہ کررہا ہے اور اس کے اندر تصرف کر رہا ہے۔ اور "بیج الاستجرار" کے اندر سامان لینے والا گناہ گار بھی نہیں ہوگا، جبکہ غاصب غصب کی وجہ سے گناہ گار بھی ہوگا۔

بہر حال "بع الا ستجرار" "ضان للمتلفات" كى طرح نہيں ہے جيسا كہ تخريج ثانی كرنے والے فقہاء كا خيال ہے، البتہ يہ كہد سكتے ہيں كہ يہ اس حيثيت سے "ضان للمتلفات" كى نظير ہے كہ اس ميں بھى بعد ميں ہونے والى بيع كو قبضہ كرنے كے وقت كى طرف منسوب كرديا جاتا ہے۔ جيسا كہ وہ ملكيت جو اداء ضمان كے بعد حاصل ہوتى ہے اس كو وقت غصب كى طرف منسوب كرديا جاتا ہے۔

### خلاصه

شن مؤخر کے ساتھ جو بھے الا تجرار کی جاتی ہے اس کے جکم کا خلاصہ مندرجہ

ا اگر بائع مشتری کو اشاء کی قیمت ای وقت بنا دے جب مشتری ان اشاء پر قبضہ کے وقت بع درست ہوجائے گی، اس کے صحح کرے تو اس صورت میں ہر قبضہ کے وقت بع درست ہوجائے گی، اس کے صحح

مشتری کے لئے حلال ند کردے۔ نوازل کی یہ بات عام متون کے خلاف ہے۔ بعض متأ خرین فقہاء فرماتے ہیں کہ اداء ضان کے بعد غصب سبب ملیت بن جاتا ہے جیسے مبسوط میں ہے۔

(ردالحار۲/۱۹۱)

اس عبارت کے تحت علامہ رافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ صورت مسلّہ ایبابی ہے جیسے ہیں جارت کے تحت علامہ رافعی حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ صورت میں سقوط خیار کے وقت مشتری اس مبیع کا شراء کے ذریعہ مالک ہوجائے گا۔ (دیکھئے: التحرر المخار للرافعی ۲۸۷/۲)

وقت بیچ سیچ ہوجائے گی اور اس کی صحت کو قبضہ کے وقت کی طرف منسوب کیا جائے گا۔ لہذا اس مبیع میں مشتری کی ملکیت قبضہ کے وقت سے ثابت ہوجائے گی

اور خمن کی ادائیگی کے بعد قبضہ کے وقت سے ہی مشتری کے تمام تصرفات مبیع کے اندر حلال ہوجائیں گے۔

### ثمن مقدم کے ساتھ بیج الاستجرار کرنا

بع الاستجرار کی دو سری قتم یہ ہے کہ مشتری بائع کو مبع کی قیت پہلے ہی اداکر دیتا ہے اور پھر بائع سے مبع تھوڑی تھوڑی کر کے وصول کرتا ہے، پھر مہینے کے آخر تک یا سال کے آخر تک جب مشتری پوری مبع پر قبضہ کر لیتا ہے تو اس وقت حماب کا تصفیہ کیا جاتا ہے۔

ر السخرار كى اس صورت ميں دو پہلؤوں سے غور كرنا ضرورى ہے۔ اوّل يد كه اس صورت ميں معلوم ہوگا يا مجهول ہوگا؟ دو سرے يد كد جو قيمت پہلے مشترى في اداكردى ہے، اس كى كيا حيثيت ہوگى؟

جہاں تک شمن کے معلوم اور مجہول ہونے کا تعلق ہے تو بہاں بھی شمن کے بارے میں وہی شمن کے بارے میں وہی تین صور تیں پائی جائیں گی جو "شمن مؤخر" کے ساتھ بھے الاستجرار کرنے میں پائی جارہی تھیں اور ان کا تھم بھی وہی ہوگا جو تھم وہاں تھا۔ لہذا اس بارے میں دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔

جہاں تک دو سرے مسئلے کا تعلق ہے کہ اس شمن کی کیا حیثیت ہوگی؟ کیا اس کو شمن مقدم کہا جائے گا؟ یا اس شمن کو بائع کے ہاتھ میں امانت سمجھا جائے گا؟ یا اس کو قرض کہا جائے گا؟

اگر اس کو مثمن مقدم کہاجائے تو اس کے لئے دو شرطیں ضروری ہیں:

کیبلی شرط یہ ہے کہ قیمت کی ادائیگی کے وقت مبیع کی جنس اور اس کا وصف اور اس کی مقدار یہ سب معلوم ہونا ضروری ہے، اس لئے کہ قیمت اور مثمن تو بھے پر موقوف ہور ہے، اور بھے کی شرائط میں سے یہ ہے کہ مبیع کی ذات اور اس کا وصف اور اس کی مقدار معلوم ہو۔

دوسری شرط یہ ہے کہ وہ مبیع ان اشیاء میں سے ہو جن میں بیع سلم یا استصناع ہو کتی ہو، اور عقد کے اندر ان تمام شرائط کا لحاظ کیا گیا ہو جو بیج سلم اور استصناع کے جواز کے لئے ضروری ہیں، اس اختلاف کے مطابق جو شرائط کے بارے میں فقہاء کے درمیان ہے۔ اس لئے کہ ثمن مقدم کے ساتھ فروختگی صرف بیج سلم اور استصناع بی میں ہو گئی ہے۔ لہذا بہاں بھی انہی شرائط کا لحاظ رکھنا ضروری ہیں۔ سلم میں ضروری ہیں۔

مشاہدہ یہ ہے کہ "بیج الاستجرار" میں مندرجہ بالا دونوں شرطیں نہیں پائی جاتیں،
اس لئے کہ جس وقت مشری بائع کو رقم دیتا ہے اس وقت بعض اوقات دینے والے
کو یہ پتہ بھی نہیں ہوتا کہ وہ وقاً فوقاً کیا چیزاس رقم سے خریدے گا۔ اور اگر اس
کو یہ پتہ بھی ہو کہ میں فلاں چیز خریدوں گا، تب بھی اس کے لئے اس چیز کا وصف،
اس کی مقدار اور اس کا وقت بتانا ممکن نہیں ہوتا۔ لہذا اس کے اندر بھے سلم کی

شرائط نہیں پائی محکیں۔ اور بعض او قات وہ چیز ایسی نہیں ہوتی جس کو بنوانے کی ضرورت ہو، اس لئے اس میں "استصناع" بھی متحقق نہیں ہوسکتا۔

اور اگریہ کہا جائے کہ جو رقم مشتری نے بائع کو دی ہے وہ رقم بائع کے پاس امانت ہے، لہذا مشتری جب بھی بائع سے کوئی چیز لے گا تو اس امانت کی رقم کا اتنا حصہ جو اس چیز کی قیمت کے برابر ہوگا شن بن جائے گا، باتی رقم بائع کے پاس اس طرح بطور امانت کے رہے گی جس طرح مشتری نے رکھوائی تھی اور بائع کے لئے اس

طرح بطور امانت کے رہے کی جس طرح مستری نے رھوائی تھی اور بابع کے لئے اس رقم کو اپنی ضروریات میں خرچ کرنا جائز نہیں ہوگا، اس لئے کہ امانت میں تصرف کرنا جائز نہیں۔ یہ صورت مشکل بلکہ عملی اعتبار سے متعذر بھی ہے اور بیج الاستجرار کا جو

بروسی کے بھی خلاف ہے، اس کئے کہ "دیجے الاستجرار" کرنے والے دکاندار اس رقم کو علیحدہ محفوظ کرکے نہیں رکھتے بلکہ صرف یہ کرتے ہیں کہ رقم

د فارار اس رام تو یکرہ سوط ترہے ،ین رہے بلنہ سرت یہ ترہے ہیں کہ رام پیشکی دینے والے کے حساب میں درج کر لیتے ہیں، پھراس رقم میں جس طرح چاہتے

ہیں تفرف کرتے ہیں۔

اور اگر ہم یہ تہیں کہ جو رقم مشری نے بائع کو دی ہے وہ قرض ہے، اس لئے بائع کو اس میں تصرف کرنا اور اس کو استعال کرنا جائز ہے۔ لیکن اس صورت میں یہ اشکال ہوگا کہ یہ ایبا قرض ہوگا جس میں آئندہ ہونے والی بچے مشروط ہوگی، اس لئے کہ مشری نے بائع کے ساتھ صلہ رحی کرتے ہوئے قرض نہیں دیا بلکہ اس غرض سے قرض دیا ہے تاکہ آئندہ اس کے ذریعے بچے کرے گا، لہذا قرض کے مقتفیٰ معالمے کے اندر بچے مشروط ہوجائے گی اور یہ ایسی شرط ہے جو عقد قرض کے مقتفیٰ کے خلاف ہے۔ اس لئے یہ صورت بھی فاسد ہونی چاہئے۔

میرے خیال میں جن حطزات فقہاء نے "استجرار" کے مسئلے پر بحث کی ہے، ان میں سے کسی نے بھی اس اشکال سے تعرض نہیں کیا۔ میری رائے میں وہ رقم جو بائع کو مشتری نے پہلے سے دیدی ہے اس کو یہ کہا جائے کہ یہ "رقم علی الحساب" ہے اور جو رقم "علی الحساب" دی جاتی ہے وہ اگرچہ فقہی اصطلاح میں قرض ہی ہوتی ہے، چنانچہ جس شخص کو وہ رقم دی جاتی ہے وہ اس کو اپی ضروریات میں خرج کر سکتا ہے اور وہ رقم مضمون بھی ہوتی ہے۔ لیکن یہ "علی الحساب" دی جائے والی رقم ایسا قرض ہو تا ہے جس میں "بیج لاحق" کی شرط لگانا بھی درست ہے اس لئے کہ یہ متعارف شرط ہے، اور جو رقم "علی الحساب" دی جاتی ہے اس کا مقصد بھی قرض دینا نہیں ہو تا بلکہ آئدہ ہونے والی بیج کے وقت عائد ہونے والے شمن سے مشتری کے ذے کو فارغ کرنا مقصود ہو تا ہے تاکہ مشتری کو اپی ضرورت کا سامان خریدنا آسان ہوجائے اور ہر مرتبہ خریداری کے وقت اس کو رقم ادا کرنے کی ضرورت نہ قرما اور ایسی شرط جو متعارف ہے، اور ایسی شرط جو متعارف ہے، اور ایسی عقد کے خردیک جائز ہوتی ہے اگرچہ وہ شرط مقتضاء شرط جو متعارف ہو جائے وہ حضیہ کے خردیک جائز ہوتی ہے اگرچہ وہ شرط مقتضاء عقد کے خردیک جائز ہوتی ہے اگرچہ وہ شرط مقتضاء عقد کے خردیک جائز ہوتی ہے اگرچہ وہ شرط مقتضاء عقد کے خردیک جائز ہوتی ہے اگرچہ وہ شرط مقتضاء عقد کے خلاف ہو جیے اس شرط کے ساتھ جو تا خریدنا جائز ہے کہ بائع ان کو برابر عقد کے دے گا۔

اور جن فقہاء کرام نے "بیج الا تجرار" کو جائز کہا ہے، انہوں نے اس میں کوئی تفریق نہیں کی کہ آیا شن مقدّم کے ساتھ بیج تفریق نہیں کی کہ آیا شن مقدّم کے ساتھ بیج ہوئی ہے یا شن مؤخر کے ساتھ بیج ہوئی ہے۔ چنانچہ علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وقال في الو لوالجية: دفع دراهم الى خباز فقال: اشتريت منك مائة من من خبز، وجعل ياخذ كل يوم خمسة امناء فالبيع فاسد ومااكل فهو مكروه لانه اشترى خبزاغير مشاراليه فكان المبيع مجهولا ولو اعطاه دراهم وجعل ياخذ منه كل يوم خمسة امناء ولم يقل في الابتداء اشتريت منك يجوز وهذا حلال وان كانت نيته وقت الدفع الشراء لانه بمجرد النية لا ينعقد البيع وانما ينعقد البيع الأن بالتعاطى والأن المبيع معلوم فينعقد البيع صحيحا اه قلت: ووجهه ان ثمن الخبز معلوم فاذ انعقد بيعا بالتعاطى

وقت الاحد مع دفع الشمن قبله فكذا اذا تاحر دفع الثمن بالأوللي (روالتار»/ )

ولوالجیة میں فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص نے نائبائی کو دراہم دے اور اس سے کہا کہ میں تم سے سو کلو روٹیال خرید تا ہوں، اور پھراس نانبائی سے بومیہ پانچ کلو روٹیاں لینا شروع کر دیں تو یہ بیج فاسد ہو گئی اور ان روٹیوں کو کھانا مکروہ ہے، اس لئے کہ اس نے غیر مشارالیہ روٹیال خرمدین، للذا مبیع مجبول ہو گئ۔ اور اگر بائع نے مشتری کو کچھ دراہم دے دیے اور پھراس ے يوميه مانج كلو رونيال ليني شروع كروس اور دراجم دية وقت یہ نہیں کہا کہ میں تم نے اتنی روٹیاں خرید تا ہوں، اس صورت میں یہ بیج جائز ہوجائے گی اور ان روٹیوں کا کھانا حلال مو گااگرچه دراجم دیتے وقت روٹی خریدنے کی ہی نیت مو، اس لئے کہ صرف نیت کرنے سے بیج منعقد نہیں ہوتی، اور اب بیہ "نيع تعاطى" موجائے كى اور مبيع بھى معلوم موكى، للمذاب ي درست ہوگی۔ میں کہتا ہوں کہ اس بھے کے سیح ہونے کی وجہ یہ ہے کہ رونی کی قیمت معلوم ہے۔ اور جب رونی کیتے وقت ''بیع بالتعاطی'' منعقد ہو گئی جبکہ مشتری نثمن پہلے دے چکاہے، تو جس صورت میں مشتری ممن بعد میں دے گا تو اس صورت میں بطریق اولی بیع درست ہوجائے گی۔

"الاشباه والنظائر" مين علامه ابن نجيم رحمة الله عليه فرمات بين:

﴿ ومنها لواحد من الارز والعدس وما اشبهه وقد كان دفع اليه دينارا مثلًا لينفق عليه ثم اختصما بعد ذلك في قيمته هل تعتبر قيمته يوم الاحد اويوم

الخصومة؟ قال في التتمة: تعتبريوم الاحدكه (حكاه ابن عابرين اليفام/

اگر کسی شخص نے دو سرے سے چاول اور دال وغیرہ لے لیں اور اس لینے والے شخص نے پہلے سے اس کو چند دینار اس غرض سے دے رکھے تھے تاکہ ضرورت کے وقت اس پر غرچ کرے، پھر بعد میں ان اشیاء کی قیمت کے بارے میں دونوں کے درمیان جھڑا ہوگیا تو اس صورت میں کس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا؟ ان اشیاء کو جس دن لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا یا خصومت کے دن ان اشیاء کو لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار میں فرمایا کہ جس دن ان اشیاء کو لیا تھا اس دن کی قیمت کا اعتبار ہوگا۔

امام مالک رحمة الله عليه كايه قول "مؤطا" سے پہلے بھی نقل كر چكے ہيں كه:

﴿ ولا باس ان يضع الرجل عندالرجل درهما ثم يا حذ
منه بربع اوبثلث اوكسر معلوم سلعة معلومة ﴾

(مخطالاہام مالک، جامع بين الطعام)

اس میں کوئی قباحت نہیں ہے کہ ایک شخص ایک شخص (دکاندار) کے پاس ایک درہم رکھوائے اور پھراس (دکاندار) سے اس درہم کے چوتھائی یا تہائی یا اس ورہم کے حصتہ معلوم کے بدلے کوئی چیز خرمد ہے۔

ان عبارات سے ظاہر ہوا کہ جس طرح نمن وؤٹر کے ساتھ "استجرار" جائز ہے ای طرح نمن مقدّم اور پیشگی ادائیگی کے ساتھ بھی بھے الاستجرار جائز ہے، اور یہ رقم جھے ہونے تک بائع کے پاس قرض ہوگی اور پھر بھے کے وقت اس قرض کا مبھے کے مشن کے ساتھ مقاصہ ہوجائے گا اور یہ پیٹگی رقم بائع کے ذے مضمون ہوگ، اگر ہلاک ہوگئ تو اس کے مال ہے ہلاک ہوگ۔ لیکن اگر بائع یہ پیٹگی رقم اپنے پاس اس طرح رکھے جیسے امانت کے طور پر کوئی چیز رکھی جاتی ہے اور اس رقم میں کوئی تصرف نہ کرے تو اس صورت میں بائع کا اس پیٹگی رقم پر قبضہ "قبضہ امانت" شار ہوگا، اور ہلاک ہونے کی صورت میں اس پر ضمان نہیں آئے گا۔

ای سے ماہانہ اور ہفتہ واری رسالوں کے بدل اشتراک کا بھی مسکد نکل آئے گا، چنانچہ آجکل یہ مواج ہے کہ ان رسالوں کا سالانہ بدل اشتراک سال کے شروع ہی میں لوگ رسالہ جاری کرنے والے اوارے کو اوا کر ویتے ہیں اور اوارہ ہرماہ یا ہر ہفتے رسالہ بھیجتا رہتا ہے۔ یہ بدل اشتراک اس اوارے کے ذیتے قرض ہو تا ہے اور جس وقت صرف ای رسالے کی نیج بس وقت صرف ای رسالے کی نیج ہوتی ہے، لہذا اگر ورمیان سال میں وہ رسالہ بند ہوجائے تو اوارے کے ذیتے لازم ہوگا کہ جو بدل اشتراک باتی ہو ہو خریداروں کو والیس کرے۔

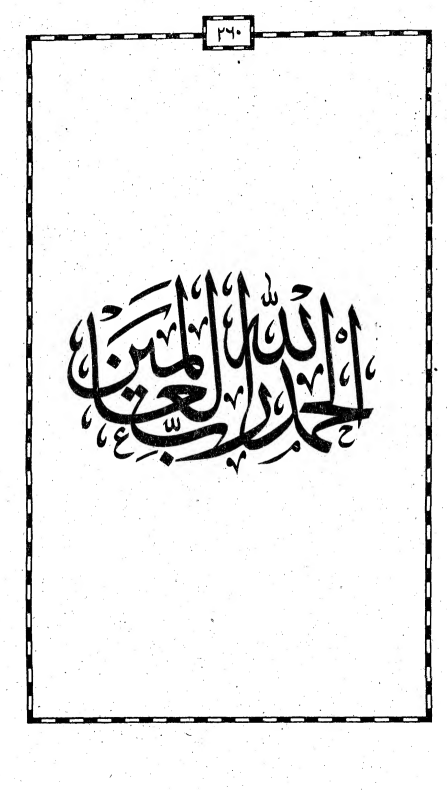
### بنیکنگ کے معاملات میں "استجرار" کا استعال

بینکنگ کے معاملے میں "استجرار" ہے کام لینے کا جہاں تک تعلق ہے تو آج کل اسلامی بینکوں میں جو معاملات رائج ہیں وہ چار قتم کے ہیں یعنی مرابحہ اجارہ، مضاربت، اور شرکت۔ ان چار میں ہے آخری تین میں تو "استجرار" ہے کام لیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ بینک کے جو ایجنٹس بینک سے سرمایہ وصول کر کے کاروبار چلاتے ہیں، ان کے ساتھ "استجرار" کا معاملہ کرنا ممکن ہی نہیں۔ لیکن بینک "سپلائزز" کے ساتھ "استجرار" کی بنیاد پر مرابحہ کا معاملہ اس طرح کر سکتا ہے کہ بینک مختلف تجارتی کمپنیوں کے ساتھ یہ سمجھوتہ کرے کہ وہ بازاری نرخ کی بنیاد پر عنظریب ان سے مختلف سامان اور آلات اور مشینریاں خریدے گا، یا بازاری نرخ پر آیک معین ڈسکاؤنٹ کم کرکے بینک یہ سامان اور آلات خریدے گا۔ پھرجب بینک کے پاس کوئی گاہک شرعی مرابحہ کرنے کے لئے آئے تو اس خریدے گا۔ پھرجب بینک کے پاس کوئی گاہک شرعی مرابحہ کرنے کے لئے آئے تو اس

وقت بینک "استجرار" کی بنیاد پر گابک کا مطلوبہ سامان ان تجارتی اداروں سے خرید لے اور پھردہ سامان گابک کو "مرابحہ" کے طریقے پر فردخت کردے۔

البتہ یہ ممکن ہے کہ بینک ان کے ساتھ "استجرار" کے مشابہ ایک معاملہ کرے، وہ یہ کہ بینک ان سے یہ معاہدہ کرے کہ ایک سال کے دوران بینک ان کو فلاں فلاں اشیاء "عقد مرابحہ" کے طور پر اتی مقدار میں فراہم کرے گا، پھرا پجنٹ وہ تمام اشیاء ایک ہی دفعہ میں بینک سے وصول نہ کرے بلکہ سال کے دوران متفرق طور پر وصول کرے۔ مشلاً بینک نے ایجنٹ کے ساتھ یہ معاہدہ کیا کہ وہ ایک سال کے دوران دس ملین روپ کی قیمت کا سامان ایجنٹ کو فروخت کرے گا۔ تو اب ایجنٹ یہ سامان ایک ہی مرتبہ میں نہ تردیے، بلکہ مثال کے طور پر ابتداء میں ایک ملین کی اشیاء خریدے اور پھر سال کے دوران ضرورت کے مطابق وہ ایجنٹ بینک سے سامان خرید تارہے حتی کہ ایگر بحنٹ میں طے شدہ رقم (دس ملین) کی اشیاء سال بھرکے اندر وصول کرلے، اس وقت یہ معاہدہ کمل ہوجائے گا۔

ممل ہوجائے گا۔
مندرجہ بالامحالمہ "استجرار بثمن مؤخر" کی پہلی صورت کے موافق ہے، اس لئے کہ
ایجنٹ (گاہک) بینک سے پچھ پچھ وقفہ سے سامان لیتا رہتا ہے، لیکن ہر مرتبہ لیتے وقت
اس سامان کا ثمن معلوم ہو تا ہے۔ اور اس صورت میں "بیج التعاطی" کے جواز کے
قائلین کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اور ہم نے پیچچ "بیج التعاطی" کی بحث میں
بیان کیا تھا کہ "مرابحہ" کے معالمہ میں "تعاطی" کو جاری کرنا اس معاملے کو "ربا" کے
مشابہ بنا دیتا ہے، اس وجہ سے اس سے احتراز ہی مناسب ہے۔ اس لئے عقود مرابحہ میں
بینک گاہک کی مطلوبہ اشیاء کو پہلے اپی ملکست میں لائے، اس کے بعد بینک اور گاہک
ایجاب و قبول کے ذریعہ مستقل عقد بیج کریں تاکہ پچھ عرصہ کے لئے وہ اشیاء بینک کی
ملکست اور اس کے ضمان میں آجائے اور بینک کے لئے اُس پر نفع لینا جائز ہوجائے۔
الہٰذا مندرجہ بالا شرط کے ساتھ "عقد مرابحہ" میں "استجرار" کے مشابہ مندرجہ بالا



شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمد لقى عثمانى صاحب مظلهم

## (۹) مضاربه مرثیفکیش

يه مقاله "سندات المقارضة" كا ترجمه ب جے حضرت مولانا محمرتق عثاني صاحب مظليم نے اسلامي تر قباتی بنک، جدہ، کی طرف سے منعقد ہونے والے اک سیمینار میں پیش فرمایا، حضرت والا کے قابل فخر صاحب زادے جناب مولانا عمران اشرف عثانی زید مجدهٔ نے اس کا اردو ترجمہ فرمایا، عربی مقالہ "بحوث" میں شائع ہو چکا ہے۔

﴿مين ﴾

# 

# مضاربه سرطيفكيك

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبى الامين، وعلى اله واصحابه اجمعين، وعلى كل من تبعهم باحسان الى يوم الدين-

#### امابعدا

اس اجلاس کے لئے جو موضوع میرے سپرد کیا گیا ہے۔ وہ اگرچہ "قرض مرفیقیٹ" کو منسوخ کرنے سے متعلق ہے کہ ان کو کس طرح ختم کیاجائے؟ لیکن اس موضوع پر بحث کرنے سے پہلے یہ ضروری ہے کہ ہم "قرض سرفیقیٹ" کی حقیقت اس کی اہمیت، اور اس کی فقہی حیثیت کا بھی جائزہ لیں۔ تاکہ ان سرفیقیٹ کو منسوخ کرنے کا مطلب واضح ہوجائے۔ اور ان سرفیقیٹس کی شرعی حیثیت بھی واضح ہوجائے۔

### مضاربه سرطيفكيث

سندات مقارضہ (لینی مضاربہ سرفیقلیث) کا تصور در حقیقت ان سودی قرضوں کے سرفیقلیث کے سرفیقلیث کے سرفیقلیث ادر تجارتی کمپنیاں جاری کرتی ہیں، سب سے پہلے ہم ان سودی قرضوں کے سرفیقلیث (دستاویزات) کا جائزہ لیٹے ہیں۔

### سودی قرضوں کے سرٹیفکیٹس

سودی قرضوں کے سرٹیفکیٹس در حقیقت وہ دستاویزات ہیں، جو ان قرضوں کا شوت ہیں جو ان قرضوں کا شوت ہیں جو مختلف کمپنیاں عام وگوں سے متعین سودی نفع کی بنیاد پر قرض لیتی ہیں، ادر یہ دستاویزات آگے فروخت کے قابل بھی ہوتی ہیں، البتہ انہیں منسوخ نہیں کیا جاسکتا۔

کمپنیوں کو اس قتم کے دستادیزات جاری کرنے کی ضرورت اس لئے پیش آتی ہے کہ بعض او قات کمپنیوں کو اپنے منصوبوں کی پخیل یا توسیع کے لئے شیئرز کے اجراء کے بعد مزید سرمایہ کی ضرورت پیش آتی ہے، اس وقت کمپنی نئے حصص جاری کرنے کے بجائے ہوام سے (سرمایہ) قرض لیتی ہے، اور اس کے جوت کے لئے دستاویزات جاری کرتی ہے، ان دستاویزات کو "سندات" یا "بانڈز" کہا جاتا ہے اور کمپنی نئے حصص اس لئے جاری نہیں کرتی کومزید صص جاری کرنے سے سابقہ حصہ داروں کی شرکت کی نسبت میں کی آجاتی ہے، مثلاً پہلے کمپنی میں ایک لاکھ روپ کا مرمایہ لگا ہوا تھا، جس میں سے کسی نے دو ہزار روپ کے شیئرز لئے تھے، تو اس کی شرکت کی نسبت دو فیصد تھی، اب آگر کمپنی ایک لاکھ روپ کے مزید حصص جاری کرے تو کمپنی کا سرمایہ دو لاکھ سے کرے تو کمپنی کا سرمایہ دو لاکھ روپ کے مزید حصص جاری کرنے سے سابقہ حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس طرح نئے حصص جاری کرنے سے سابقہ حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس طرح نئے حصص جاری کرنے سے سابقہ حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس طرح نے حصص جاری کرتے سے سابقہ حصہ دار اجازت نہیں دیں گے، لہذا کمپنی اس دو سرے طریقے سے قرض حاصل کرنے کا بندوبست کرتی ہے۔

اس کے علاوہ دو سری طرف اس سہولت سے عوام الناس کو بھی فائدہ پنچتا ہے کے علاوہ دو سری طرف اس سہولت سے عوام الناس کو بھی فائدہ پنچتا ہے کے کو نگروں کو اپنے متقبل کی متوقع حاجات کے لئے یا تو گھروں میں محفوظ رکھتے تھے، یا بینکوں میں جمع کراتے تھے، لیکن ان کی خواہش یہ ہوتی تھی کہ اپنے سرمایہ کو اجتماعی نفع بخش کاموں مثلاً ملکی پیدادار یا بڑی بڑی تجارتوں میں

لگائیں، اگر وہ اس خواہش کی پھیل کی خاطرا پنا سرمایہ بڑے بڑے صنعتکاریا تاجروں کو بطور قرض دیتے تو یہ خدشہ بھی لگارہتا کہ متقبل میں اپنے سموایہ کی واپسی میں كہيں مشكل اور دشوارى پيش نہ آئے، اس وجد سے وہ اين خواہش كے باوجود قرضہ ویے سے ایکیاتے تھے، اس مسلہ کے حل کے لئے ماہرین اقتصادیات نے یہ بانڈز اور سر شقیت کا طریقه وضع کیا، تاکه سرمایه دارول کو قرض دینے کی حوصله افزائی ہو، اور ان کی رقم ہر قتم کے اندیشوں سے محفوظ ہوجائے، ان بانڈز کے ذریعہ انہوں نے ایک طرف تو مرمایہ داروں کو متعیّن سودکی کشش دلاکر قرض دینے پر آمادہ کیا اور دو سری طرف ان باندز کی اوین مارکیث میں خرید و فروخت کو ممکن بنادیا، تاکه اس کے ذریعہ سمایہ کار جب جاہیں اینا سمایہ واپس لے لیں، اور اے اوین بازار میں ایسے بازاری نرخ پر فروخت کردیں، جو اکثر اوقات اس کی قیمت Face) (value سے زائد ہوتی ہے، اور جس سے سرمایہ داروں کو مزید نفع مل سکتا ہے۔ اس طرح جدید معاثی نظام نے لوگوں کو پیداداری مقاصد کے لئے سرمایہ کاری كرنے كاايك محفوظ طريقه فرائم كرديا۔ ليكن اگر غوركيا جائے توب بات روز روش کی طرح عیاں ہے کہ در حقیقت یہ طریقہ سودی قرض پر مبنی ہے جس کی وجہ سے شریعت اسلامیہ اس کی اجازت کسی طور پر نہیں دے سکتی، اور اس کے علاوہ اس میں اور بہت سے شرعی اور اقتصادی مفاسد بھی ہیں، جن کی تفصیل کا یہ محل نہیں ہے۔ اس وجہ سے بعض اسلامی ممالک کے مسلمانوں نے غور و فکر کرے اس فتم کے بانڈز کا ایک شرعی بدل مضاربہ سر فیفکیٹ (سندات المقارضه) کی صورت میں نکالا، جس کی تفصیل ذمل میں ذکر کی جاتی ہے۔

"مقارضه" یا "قراض" اسلامی فقه میں مشہور عقد ہے جس میں سرمایہ کار (رب المال) اپنا سرمایہ کسی تاجر (جسے مضارب کہا جاتا ہے) کو دیتا ہے تاکہ اس کے ذریعہ وہ تجارت کرے اور اس سے جو نفع حاصل ہو، وہ باہمی طے کردہ شرح سے دونوں کے درمیان تقسیم کیاجائے، اس عقد کو "مضاربہ" بھی کہا جاتا ہے، اس عقد مضاربہ کی دستاویزات (جے سندات سے تعبیر کیا جاتا ہے) جاری کرنے کا مقصدیہ ہوتا ہے کہ ان سندات کے حامل لوگوں اور سندات جاری کرنے والے کاروباری ادارے کے درمیان مضاربہ کا عقد ہوجائے، اور حامل سند کو محدود نفع کے بجائے یہ طے ہو کہ اگر کمپنی کو نفع ہوا تو اس کو طے شدہ تناسب سے نفع دیا جائے گا۔

بعض اسلامی ممالک نے ان سندات کے سلسلے میں پچھ خصوصی قوانین نافذ کئے ہیں، اس بحث میں ہم پہلے ان قوانین کا جائزہ اور ان کا عملی خاکہ پیش کرتے ہیں، تاکہ اس کے بارے میں حتی طور پر حکم شرعی بیان کرنا ممکن ہو۔ اس کے بعد ہم شریعت اسلامیہ کی روشنی میں ایک لائحہ عمل بطور تجویز پیش کریں گے۔

اس وقت ہمارے سامنے دو مسودہ قانون ہیں: ان میں سے ایک حکومت اردن کا قانون "مضاربہ سر شیفکیٹس نمبر ۱۰ ۔۱۹۸۱ء ہے"۔ اور دو سرا قانون "قانون الشرکات المساهمہ ۱۹۸۸ء ہے۔ اس قانون کو اسلامی جمہوریہ پاکستان نے جاری کیا ہے۔ اس قانون میں ان "سر شیفکیٹس" پر ایک منتقل بحث "شھادات المساهمة الموجلة" (Participation Term Certificate) کے نام سے موجود ہے۔

### اردنى قانون

حکومت اردن کے جاری کردہ سندات المقارضہ کی تفصیل محرّم جناب ڈاکٹر عبدالسلام عبادی صاحب نے اپنے ایک مقالہ میں بیان فرمائی، یہ مقالہ آنجناب نے مجمع الفقہ الاسلای فقہ اکیڈی، جدہ کے تیسرے اجلاس میں جو عمان میں منعقد کیا گیا تھا، پیش فرمایا، اس مقالہ کا خلاصہ مندرجہ ذیل نکات میں بیان کیا گیا ہے:

(ا) "سندات المقارضہ" ایسے محدود اور قیمت رکھنے والے دستاویزی جوت بیں، جنہیں کمپنیاں، سرمایہ کاروں کے اموال کے دستاویزی جوت کے طور پر جاری کرتی ہیں، جنہیں ان دستاویزات پر سرمایہ کاروں کا نام بھی درج ہوتا ہے، ان دستاویزات

ذربیہ اپنے بڑے بڑے کاروباری یا صنعتی منصوبوں کی بھیل کرتی ہیں اور نفع حاصل کرتی ہیں۔

ان سندات کے حاملین کو ایک متعین شرح سے اس کاروبار میں ہونے والے منافع سے افغ بھی حاصل ہوتا ہے، اور منافع کی شرح الن سندات کو جاری کرتے وقت متعین کردی جاتی ہے، سندات المقارضہ کے حاملین کو نہ تو سود ادا کیا جاتا ہے اور نہ ہی ان کو سود طلب کرنے کا حق حاصل ہے۔

قد اسلامی میں جو مقارضہ (مفاربہ) معروف ہے اس کا ایک اصول یہ بھی ہے کہ جب کاروبار کرکے نفع کمایا جائے تو ایک معین مدت کے بعد سرمایہ کار اور کاروبار کرنے والی کمپنی پہلے سے طے شدہ شرح سے نفع حاصل کرتے ہیں لیکن اردنی سندات المقارضہ میں یہ بات مصرح ہے کہ جب ایک معین مدت کے بعد سندات المقارضہ کے حاملین کو نفع دیا جائے گا تو ان کے نفع کی شرح کاروبار کرنے والی کمپنی المقارضہ کے حاملین کو نفع دیا جائے گا تو ان کے نفع کی شرح کاروبار کرنے والی کمپنی اختیار نہ ہوگا، البتہ کمپنی کی طرف سے شرح کی تعیین کے بعد سرئیفکیٹس ہولڈر کو اس کا حصہ ادا کرویا جائے گا، اور کمپنی کا حصہ نفع اس کمپنی کے حصہ داروں میں اس کا حصہ ادا کرویا جائے گا، اور کمپنی کا حصہ نفع اس کمپنی کے حصہ داروں میں تقسیم ہونے کے بجائے ایک جگہ الگ محفوظ کرکے رکھا جائے گا، تاکہ اس سرمایہ تقسیم ہونے کے بجائے ایک جگہ الگ محفوظ کرکے رکھا جائے گا، تاکہ اس سرمایہ کے ذریعہ ان سندات کو تدریجاً واپس خرید کر منسوخ کیا جاسکے،

ہر سر شفکیٹ ہولڈر کے اوپر یہ لازم ہے کہ وہ عقد میں ذکر کردہ میعاد پر اپنا سر شفکیٹ لے کہ آئے اور سر شفکیٹ جاری کرنے والی کمپنی سے یہ ورخواست کرے کہ وہ ان سر شفکیٹس کو قیت اسمیہ (Face value) پر واپس لے کر منسوخ کردے تاکہ وہ سر شفکیٹس ہولڈر ان سر شفکیٹس کے عوض اپنا دیا ہوا مال واپس لے سکے، چنانچہ سر شفکیٹس جاری کرنے والی کمپنی وہ سرمایہ اپنے اس محفوظ کردہ منافع کے ذریعے واپس لو ٹا دیت ہے، جس کی تفصیل تیسرے نکتہ کے ذیل میں گذر چکی۔

کے فدکور عمل کے ذریعہ ایک ایک کرکے واپس وصول کرلیتے ہیں، اور پھرایک وقت الله ایا آتا ہے کہ تمام سرٹیفکیٹس کی تعنیخ کا عمل کمل ہوجاتا ہے، اور اب کمپنی اس فیرد جیکٹ اور کاروبار کی کمل سازو سامان کے ساتھ مالک بن جاتی ہے، لہذا اب آئدہ اس پروجیکٹ کا کمل نفع صرف کمپنی کے حصہ داران کو ملے گا، سرٹیفکیٹس ہولڈر کو کوئی حصہ اوا نہیں کیا جائے گا،

البتہ اگر اس کمپنی کو نفع کے بجائے نقصان ہو تو حکومت اردن فریق ثالث کا کردار ادا کرتے ہوئے ان سر شیفکیش ہولڈر کے لئے ان کی قیمت اسمیہ Face)

Value) کی ضامن ہوگی، اگرچہ نقصان کے سلسلہ میں مضاربت کا اصل قاعدہ یہ ہے کہ نقصان صرف سرمایہ کار (Invester) کا ہوتا ہے، لہذا نقصان اس قاعدہ کی رو سے حاملین سندات کو برداشت کرنا چاہئے تھا، لیکن نقصان کی تلائی اور سرمایہ کاری کی ترغیب ولانے کی خاطر اردنی قانون نے اس بات کی صراحت کردی ہے کہ نقصان کی صورت میں حکومت سرمایہ کاروں کو ان سندات کی قیمت اسمیہ کی حد تک معاوضہ ادا کردے گی۔

ک نقصان یا خمارہ کے وقت حکومت ان حالمین سندات کو جو سرمایہ فراہم کرے گی، وہ سندات جاری کرنے والی کمپنی کے ذمہ قرض ہوجائے گا، اور سندات کی مکمل منیخ کے وقت نہ کورہ قرض کی ادائیگی کمپنی پر واجب ہوجائے گی۔

یہ حکومت اردن کی جاری کردہ سندات المقارضہ کے قانون کا مختر تعارف اور فاکہ ہے، اگر باریک بنی سے اس کا جائزہ لیا جائے تو شرعی لحاظ سے چند خامیاں نظر آئیں گی، جنہیں ذیل میں نمبروار ذکر کیا جاتا ہے۔

ا مضاربہ یا مقارضہ کی حقیقت یہ ہے کہ فریقین میں سے کوئی فراق دو سرے فراق کے سرمایہ یا نفع کا ضامن نہیں بن سکتا، کیونکہ اس میں جو منافع حاصل ہوتا ہے وہ تجارتی نفع ہوتا ہے، سودی انٹرسٹ نہیں ہوتا، اور شرعاً تجارتی نفع کا استحقاق اسی صورت میں ہوسکتا ہے جب نقصان کے خطرہ کو بھی برداشت کیا جائے،

چنانچہ اگر مضارب رب المال کے سرمایہ کی ضانت لے لے تو یہ صورت مضاربت کی حقیقت سے نکل جائے گی۔۔ چونکہ حکومت اردن کے جاری کردہ سندات المقارضہ میں بھی قیت اسمیہ کی حد تک ضانت لی گئی ہے، لہذا یہ شرط شریعت اسمامیہ کے حد تک ضانت کی گئی ہے، لہذا یہ شرط شریعت اسمامیہ کے مقرر کردہ مضاربت کے اصولوں کے موافق نہیں ہے۔

اگریہ سوال کیا جائے کہ جس نے اس قیمت اسمیہ کی ضانت لی ہے وہ در حقیقت سندات جاری کرنے والی یا کاروباری کمپنی (مضارب) نہیں ہے بلکہ عکومت نے بحثیت فریق ثالث ضانت لی ہے، اور شریعت میں وہ صورت ممنوع ہے جب فریقین میں ہے کوئی ایک فریق ضانت لے، تیسرے فریق کی طرف ہے نقصان کی ضانت لینا عقد کی دریکھی کے لئے شرعاً مانع نہیں ہے۔

لیکن یہ بات اس وجہ سے ناقابل قبول ہے کہ اس میں عکومت قیمت اسمیہ کی اس طرح ضامن نہیں ہے کہ وہ بلامعاوضہ رضاکارانہ طور پر خسارے کی اپی طرف سے تلافی کردے، اور بعد میں بھی اس رقم کامطالبہ کمپنی سے نہ کرے، بلکہ حکومت اس نقصان کی تلافی در حقیقت سندات جاری کرنے والی کمپنی کے نائب اور ایجنٹ کے طور پر کرتی ہے، اس کی دلیل یہ ہے کہ وہ سرمایہ جو حکومت فراہم کرتی ہے وہ اس کمپنی کے ذمہ قرض ہوجاتا ہے، اور کمپنی کے اوپر یہ لازم ہوتا ہے کہ جب تمام سندات کی تیت اسمیہ حکومت کو والی لوٹائے گی، لہذا جب تک یہ صورت حال باتی ہے کہ کمپنی وہ قرض حکومت کو والی لوٹائے گی، لہذا جب تک یہ صورت حال باتی ہے کہ کمپنی وہ قرض حکومت کو والی لوٹائے گی، لہذا جب تک یہ صورت حال باتی ہے کہ کمپنی وہ قرض حکومت کو والی لوٹائے گی، لہذا جب تک یہ صورت حال باتی ہے کہ کمپنی وہ قرض حکومت خوری سندات کی بابند ہے اس وقت تک حقیقی ضامن حکومت نہیں بلکہ وہی سندات کو ادا کرنے والی کمپنی (مضارب) سمجی جائے گی،

اور اگر بالفرض اس بات کو تسلیم بھی کرلیا جائے کہ حکومت محض تبرعاً ضانت کے رہی ہے، اور حکومت بلامعاوضہ اس نقصان کی اوائیگی کرے گی، اور حکومت کی جانب سے بطور تلافی اوا شدہ مال کمپنی کے ذمہ قرض نہیں ہوگا، تو اس صورت میں حکومت اگرچہ تیسرے فریق کے طور پر ضامن تو بن جائے گی، لیکن یہ صورت فقہ

اسلای کے ایک دو مرے اصول سے متصادم ہوگی، اور وہ یہ ہے ہ اسلامی فقہ میں ایک یہ اصول ہے کہ کفیل کی کفالت یا ضامن کی ضانت (گارٹی) ایسی چیزوں میں اسلی یہ اصول ہے ہو اصیل (اصل شخص) کے ذمہ واجب الادا ہو، مثلاً قرضہ یا خریرے ہوئے سامان کی قیمت، یا اس کے علاوہ اور کوئی واجبات (Dues) وغیرہ ہوں، ان کی منانت درست ہے، البتہ اگر کوئی چیز اصیل کے ذمہ واجب الادا ہی نہ ہو، تو اس کی کفالت صحیح نہیں ہوتی، مثلاً امائت کا مال اگر امین کے ہاتھ میں تعدی کے بغیر تلف موجائے تو امین کے ذمہ اس مال کی ادائیگی واجب نہیں ہے، اس طرح شرکت اور مضارب کے امین ہوجائے تو اس کا تاوان مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مضارب پر نہیں ہوتا، اس لئے کہ سموایہ واجب الادا رقوم میں سے نہیں شریک یا مطاح فرمائے ہیں نہیں ہوتا، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، اور یہ اصول تمام کتب فقہ میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، علامہ مرغینائی قد میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، علامہ مرغینائی قد میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، علامہ مرغینائی قد میں معروف ہے، اس میں کسی کا کوئی اختلاف بھی نہیں ہے، علامہ مرغینائی قد

والكفالة بالأعيان المضمونة وان كانت تصح عندنا خلافا للشافعي"، لكن بالأعيان المضمونة بنفسها، كالمبيع بيعا فاسدا، والمقبوض على سوم الشراء والمغضوب، لا بما كان مضمونا بغيره، كالمبيع والمرهون ولا بما كان امانة كالوديعة والمستعاروالمستاجرومال المضاربة والشركة الله المناية الرفياني: ١٣/٣)

اشیاء مضمونہ (جن کی ضانت لی جائے) کی کفالت اگرچہ ہمارے نزدیک صحیح ہے لیکن امام شافعی کے نزدیک صحیح ہم، اور ہمارے نزدیک بھی ہرشے کی ضمانت بلکن امام شافعی کے نزدیک میں یہ قاعدہ ہے کہ وہ اشیاء جو بذات خود واجب الاداء ہوں مثلاً بچ فاسد کے ذریعہ فروخت کردہ مال فریداری میں بھاؤ تاؤ کے دوران قبضہ کیا

ہوا مال، یا مال مغصوب (چھینا ہوا مال) ان کا تھم یہ ہے کہ ان پر کفالت اور ضانت لینا صحیح ہے، لیکن وہ مال جو بذات خود واجب الاداء نہ ہوں (بلکہ ان کی قیمت واجب ہو) مثلاً فروخت کیا ہوا مال، گروی رکھا ہوا مال کہ اگر بالفرض رھن رکھا ہوا مال تلف ہوجائے تو بعینہ اس مال کا لوٹانا ضروری نہیں اور نہ ہی وہ مال جو امانت ہو، مثلاً ددیعت، عاریت یا کرایہ پر لیا ہوا مال، یا مضاربت اور شرکت کا سمبولیہ۔ (ان کا تھم یہ

علامه شرمين خطيب شافعي فرمات بين:

ہے کہ ان کی کفالت لینا صحیح نہیں ہے)

ويصح ضمان ردكل عين، فمن هي في يده مضمونة عليه كمغصوبة ومستعارة و مستامة و مبيع لم يقبض، (الى قوله) وأما اذالم تكن العين مضمونة على من هي بيده كالوديعة والمال في يدالشريك، والوكيل والوصى فلا يصح ضمانها، لأن الواجب فيها التخلية دون الردك (منن الحاج الترين جلد مقد ٢٠٠٢)

ہرائی چیز کے لوٹانے کی ضانت لینا صحیح ہے جو اس کو رکھنے والے کے ہاتھ میں واجب الادا ہو، مثلاً غصب کردہ مال، عاریت میں لیا ہوا مال یا ایسی فروخت شدہ شے جس پر ابھی تک قبضہ نہیں ہوا۔ ..... البتہ اگر رکھنے والے کے ہاتھ میں وہ شے مضمون (واجب الادا) نہ ہو مثلاً مال اعانت، شریک کا سرمایی، یا وکیل اور وصی کے ہاتھ میں مال، تو ان کی ضانت (کفالت) لینا صحیح نہیں ہے، کیونکہ یہ اموال قابل ضمان نہیں ہیں، اس آئے ان اموال میں صرف تخلیہ کردیا کافی ہے، رد کرنا ضروری نہیں۔

علامه ابن قدامهٌ حنبلی فرماتے ہیں:

﴿ويصح ضمان الاعيان المضمونة كالمغصوب والعارية وبه قال ابو حنيفة والشافعي في احد القولين (الى قوله) فاما الأمانات كالوديعة والعين

اعیان مضمونہ مثلاً مال مفصوب اور مال عاریت وغیرہ کی ضانت لینا صحیح ہے، ہی فہ بہب امام ابو حنیفہ کا ہے اور امام شافعی کی ایک روایت کے مطابق ان کا بھی ہی فہ بہب ہے، البتہ امانتیں جیسے ودیعت کا مال، کرایہ پر دیا ہوا مال، مرمایہ شرکت و مضاربت ..... تو اگر تعدی کی شرط کے بغیر کوئی شخص ان اموال کی ضانت لے تو اس کی ضانت صحیح نہیں ہے۔ اس لئے کہ جس شخص کے قبضہ میں یہ اشیاء ہیں، اس کی ضانت صحیح نہیں ہوں گی۔ البتہ اس پر بھی مضمون نہیں ہوں گی۔ البتہ اس پر بھی مضمون نہیں ہوں گی۔ البتہ اگر تعدی کی شرط کے ساتھ کوئی شخص ضامن ہوجائے تو امام احمد کے ظاہر کلام سے واضح ہورہا ہے کہ ان کے نزدیک یہ ضانت ورست ہے۔

حنابله كى كتاب كشاف القناع عن متن الاقناع بيس ب كه:

وتصح الكفالة بالاعيان المضمونة ، كالمغصوب والعوارى، لانه يصح ضمانها، ولا تصح الكفالة بالامانات، كالوديعة والشركة والمضاربة الا ان كفله بشرط التعدى الخ

(كشاف القناع عن متن الاقناع جلد ١٣ صفحه ١٣٦٨)

اعیان مضمونہ کی کفالت صحیح ہوتی ہے مثلاً غصب کیا ہوا مال، عاریت کا سامان، اس کئے کہ یہ اشیاء واجب الادا ہیں، اور امانتوں کی کفالت صحیح نہیں ہے، جیسے ودیعت اور شرکت و مضاربت کا مال، الا یہ کہ کوئی شخص تعدی کی شرط کے ساتھ کفالت (ضانت) لے،

علامه ابن هام م فرماتے ہیں:

﴿ وضمان الحسران باطل لان الضمان لا يكون الا

بمضمون والخسران غير مضمون على احد، حتى لو قال بائع فى السوق: على ان كل خسران يلحقك فعلى، او قال المشترى العبد: ان ابق عبدك هذا فعلى، لا يصح الله فعلى، لا يصح

"خسارے کی ضانت لینا باطل ہے، اس لئے کہ ضانت الی چیزوں کی لی جاتی ہے جو خود مضمون ہوں، اور خسارہ غیر مضمون چیزوں کی لی جاتی ہے جو خود مضمون ہوں، اور خسارہ غیر کھیے شک ہے جنانچہ اگر کوئی بیچنے والا بازار میں یہ کہدے کہ اگر مجھے کسی قشم کا نقصان ہوا تو میرے اور ہے، یا غلام کے خریدار ہے کہدے کہ اگر تمہارا غلام بھاگ گیا تو میرے ذمہ ہے، یہ دونوں ضانتیں صبح نہیں ہیں"۔ (فتح القدید: ۳۲۳)

لیکن غیر مضمون میں کفالت صحیح نہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جس رقم کی کفالت کی ہے، وہ رقم کفیل کے ذمہ قضاء لازم نہ ہوگی، لہذا جس شخص کو کفالت دی گئی ہے، وہ رقم کفیل کے ذمہ قضاء لازم نہ ہوگی، لہذا جس شخص کو کفالت دی گئی ہے (یعنی مکفول لہ) کو عدالت کے ذریعہ اس رقم کے التزام کو صرف ایک وعدہ ہوگا، لیکن فریق ثالث کا اپنے اوپر اس رقم کی ادائیگی کے التزام کو صرف ایک وعدہ سمجھا جائے گا جو دیاناً تو معترمانا جاسکتا ہے، قضاء نہیں، اب اگر فریق ثالث اپنے وعدہ کے ایفاء کی خاطروہ رقم رضاکارانہ اداکردے تو اس سند کے حامل کے لئے اسے لینا جائز ہوگا، البتہ قاضی فریق ثالث کو اداکرئے پر کفالت کی طرح مجبور نہیں کہ سات

یباں ایک سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کیا مالکیہ کے ندہب پر عمل کرتے ہوئے فریق ثالث کے اس وعدے کو مندرجہ بالا صورت میں قضاء گازم کرنے کی گنجائش ہے یا نہیں؟ تو مجھے اس کے بارے میں تردد ہے، اس لئے کہ اگر ہم اس وعدہ کو لازم قرار دیں تو اس صورت میں یہ ضامن لازم بن جائے گا تو پھراس صورت میں شرکت و مضاربت کے رائس المال کی ضانت یا کفالت ناجائز ہونے کے کوئی معنی باتی

#### نہیں رہیں گے۔

### سندات کی تنتیخ کامسکله

تیرا اہم اور قابل غور مسلہ جو اردنی سندات سے متعلق ہے، وہ یہ ہے کہ آیا ان سندات کو قیمت اسمیہ پر منسوخ کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ اور اس میں اشکال یہ ہے کہ اگر انہیں قیمت اسمیہ پر منسوخ کیا جائے تو یہ صورت مضاربت کی حقیقت سے نکل کر قرض کی شکل اختیار کرلے گی۔

اس تکت کی وضاحت کے لئے یہ ضروری ہے کہ پہلے سندات کی تنتیخ کے پہلو پر فقہی حیثیت سے جائزہ لیا جائے، اور واقعہ یہ ہے کہ سندات کی سنسیخ کا مطلب سرمایہ کار (رب المال) کی جانب سے مال مضاربت کی واپس وصولی ہے، اور یہ واپس لينا أس وقت تو آسان تها جب مال مضاربت نقد شكل مين هو تا، ليكن جب مال مضاربت اجناس کی شکل میں تبدیل ہو گیا، تو اس کا مطلب یہ ہے کہ سرمایہ کار (رب المال) جو اجناس کے حقیق مالک ہیں ان اجناس کو مضارب کے ہاتھ فروخت كررے بيں كونكه مفاربت ميں مرايه ير مفارب كو صرف حل تفرف عاصل ہے، اے ملیت کا حق بالکل حاصل نہیں ہے چنانچہ اگر اس کاروبار میں نفع مواتو اے کام کرنے کی وجہ سے نفع میں سے حصہ تو ملے گا، لیکن نقصان کی صورت میں اس پر کوئی ذمہ داری نہیں آیے گی۔ لہذا مسلد کی رو سے جو شخص سندات لے کر ممینی كے ياس تنسخ سدات كے لئے آئے، اور سارا سرايہ كاروبار ميں اجناس كى شكل میں ہو تو اس کا مطلب یہ سمجھا جائے گا کہ وہ کاروبار میں سے اپنا مشاع (غیر تقسیم شدہ عصد، کمپنی کے ہاتھ فروخت کرنا جاہتا ہے۔ اب بہال پر مندرجہ ذیل مسائل قابل غور ہیں.

1 کیارب المال اینا مال مضاربت غیر نقد حالت میں واپس لے سکتا ہے؟

عقد مضاربت میں سندات واپس لینے یا منسوخ کرنے کی ند کورہ شرط لگانا

. جائز ہے یا نہیں؟

اگر منسوخ کرنا جائز ہے تو سرمایہ کار کو ان سندات کی قیت اسمیہ ملے گی یا بازاری قیت؟

### بببلامسكه اوراس كاجواب

سب سے پہلے ہم اس مسله کا جائزہ لیتے ہیں کہ مال مضاربت ایسے وقت واپس طلب کرنا جب کہ وہ غیرنقد شکل میں ہوفقہی تعبیر میں فنغ مضاربت یا مضارب کو عقد مضاربت سے معزول کرنا کہلاتا ہے، (اور پی بات ان سندات کے حق میں بھی

ے) اور فقہائے کرام ؓ نے ذکر فرمایا ہے کہ مضاربت فنح کرتے وقت مضارب کے ذمہ یہ لازم ہے کہ وہ مال مضاربت کے غیر نقد ا ثاثوں کو فروخت کرکے نقد شکل

میں لے آئے،

چنانچہ الدرالخمار میں ہے:

﴿ وينعزل (اى المضارب) بعزله (اى رب المال) . . . . فان علم بالعزل والمال عروض باعها ﴾

(الدرالخار جلد٥ صفحه ٢٥٥، قبيل التفرقات المضاربة)

"اور مضارب رب المال کے معزول کرنے سے معزول ہو جاتا ہے ۔.... اگر مضارب کو معزولی کی خبر پنچ اور اس وقت سرمایہ اجناس کی شکل میں ہو تو مضارب اسے فروخت کے رگا"

المغنى لابن قدامةً ميس ب:

﴿والمضاربة من العقود الجائزة، تنفسخ بفسخ المسخ المسخ المسلم المدهما .......وان انفسخت والمال عرض فاتفقا على بيعه أوقسمه جاز، لأن الحق لهما لا يعدوهما ...

وان طلب رب المال البيع وابي العامل ففيه وجهان: احدهما يجبر العامل على البيع، وهو قول الشافعي"، لان عليه رد المال ناضا كما احده، والثاني لا يجبر اذا لم يكن في المال ربح او اسقط حقه من الربح ﴾

اوپر ذکر کردہ عبارت سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مال مضاربت کو واپس السخ میں شرعاً کوئی قباحت نہیں ہے، اور اس صورت میں اگر مال غیر نقدی حالت میں ہو تو اسے فروخت کرکے نقد بنالینا چاہئے، اور یہ بات بھی بالکل ظاہر ہے کہ مال مضاربت کی فروختگی جس طرح تیسرے شخص کے ہاتھ جائز ہے، مضارب کو بھی فروخت کیا جاسکتا ہے، چنانچہ اگر مضارب اس مال کو خربینا چاہے تو مطلوبہ قیمت مال

مضاربت کے راس المال میں شائل کردے پھر سرمایہ کار اپنا راس المال اپ حصہ فقع کے ساتھ وصول کرے۔

### دوسرامسكه

دوسرا مسکہ یہ ہے کہ عقد مضاربت میں بھے کے ذریعہ سرمایہ کی والیسی کی شرط لگانا کیسا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بظاہر اس میں کوئی مانع نہیں ہے اس لئے کہ یہ شرط مقتضائے عقد مضاربت کے خلاف نہیں ہے۔ اس لئے کہ رب المال کو اختیار ہے وہ جب چاہے مضاربت فنح کر سکتا ہے، اور اس وقت مضارب پر یہ لازم ہو قا ہے کہ اگر سرمایہ نقد شکل میں نہ ہو تو اسے فروخت کرکے نقد کی صورت میں لے آئے، لہذا مضارب میں اس طرح کی اثاثوں کی فروخت کی شرط مقتضاء عقد کے فلاف نہیں ہے، البتہ اس میں یہ شرط لگانا کہ یہ فروخت کی صرف مضارب کے ہاتھ ہی خلاف نہیں ہے، البتہ اس میں یہ شرط لگانا کہ یہ فروخت کی صرف مضارب کے ہاتھ ہی مانع نہیں ہے کیونکہ بہت سے فقہائے کرام سے نزدیک سرمایہ کار اور مضارب کے مابع نہیں مانع نہیں ہے کیونکہ بہت سے فقہائے کرام سے نزدیک سرمایہ کار اور مضارب کے مابین مال مضاربت کی خریہ و فروخت میں کوئی حرج نہیں ہے، چنانچہ علامہ کاسانی المنا مضاربت کی خریہ و فروخت میں کوئی حرج نہیں ہے، چنانچہ علامہ کاسانی فرماتے ہیں:

ويجوز شراء رب المال من المضارب وشراء المضارب من رب المال وان لم يكن في المضاربة ربح في قول اصحابنا الثلاثة وقال زفر رحمه الله تعالى: لا يجوز الشراء بينهما في مال المضاربة ، وجه قول زفر": هذا بيع ماله بماله ، اذا المالان جميعا لرب المال وهذا لا يجوز ، كالوكيل مع الموكل ، زلنا ان لرب المال في مال المضاربة ملك رقبة ، لا ملك تصرف ، وملكه في حق التصرف كملك الاجنبى وللمضارب فيه ملك التصرف لا الرقبة ، فكان في

حق ملك الرقبة كملك الاجنبى، حتى لا يملك رب المال منعه من التصرف، فكان مال المضاربة فى حق كل واحد منهما كمال الاجنبى، لذلك جاز الشراء بينهما (برائع العنائع للكاماني جلاد صفح ١٠٨)

اور رب المال (سرمایہ کار) کا مضارب سے مال خریدنا اور مضارب کا رب المال سے مال خریدنا جازئے ہے، خواہ مضاربت میں کوئی نفع حاصل نہ ہوا ہو، یہ فد ہب تینوں اثمہ کا ہے، اور امام ذفر فر فرماتے ہیں کہ یہ اپنے مال کو اپنے مال کے عوض فروخت کرنے کی طرح ہے، کیونکہ دونوں مال سرمایہ کار کے ہیں، اس لئے یہ صورت جائز نہیں اور یہ ایسا ہے جیسے کوئی و کیل بالبیع اپنے ہی موکل سے بچے کرلے۔ لیکن ہماری دلیل یہ ہے کہ سرمایہ کار کو مال مضاربت میں حقیق ملکیت تو حاصل ہے لیکن اسے ملک تقرف حاصل نہیں، اور ملک تقرف کے اعتبار سے وہ رب المال راس المال میں بالکل اجبی ہے اور دو سری طرف مضارب کو اس سرمایہ میں تقرف کی مکبت تو ہیں جہ لیکن حقیقی ملکیت ماصل نہ ہونے کی وجہ سے وہ مضارب اس مال میں اجبی ہے، لہذا حقیقی ملکیت حاصل نہ ہونے کی وجہ سے وہ مضارب اس مال میں اجبی ہے، حتی کہ رب المال کو یہ اختیار نہیں کہ وہ مضارب کو تقرف کرنے سے روک دے، اس سے معلوم ہوا کہ مال مضاربت ہرایک کے حق میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس سے معلوم ہوا کہ مال مضاربت ہرایک کے حق میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس سے معلوم ہوا کہ مال مضاربت ہرایک کے حق میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس لئے ان دونوں کے درمیان خریہ و فروخت جن میں اجبی کے مال کی طرح ہے، اس لئے ان دونوں کے درمیان خریہ و فروخت جائز ہے۔

البذا فد كور بالا تفصيل سے ظاہر ہوا كه مضارب كے ہاتھ مال مضاربت كى فرو ختگى كى شرط لگانا مفتضائے عقد كے خلاف نہيں ہے، اس لئے اس شرط لگانے ميں شرعاً كوئى حرج نہيں-

### تبسرامسك

تیسرا مسلہ یہ ہے کہ سرفیفیش کی منسوخی قیت اسمیہ پر ہوگی یا بازاری قیت

ر؟ میرے نزدیک اس کا جواب یہ ہے کہ اسے بازاری قیمت پر ہونا چاہئے، پھراگر بازاری قیمت اس کی قیمت اسمیہ (Face Value) سے زائد ہوگی تو دونوں قیمتوں کے درمیان جو فرق ہوگا، وہ مال مضارب کا نفع ہوگا، لہذا اس نفع کو بھی رب المال اور مضارب کے درمیان اس نبست سے تقسیم کیا جائے گا، جو دونوں کے درمیان بہلے سے عقد میں طے شدہ ہوگا۔

مثال کے طور پر فرض کیجئے کہ ایک سرٹیفکیٹ کی قیت اسمیہ سو روپ ہے اور اسٹیخ کے وقت اس کی بازاری قیت ایک سو ہیں روپے ہوگئ، تو مضارب اگر اس سرٹیفکیٹ کو خریدنا چاہے تو ایک سو ہیں روپے دے کر اے خریدے گا، البتہ اس میں سے ہیں روپے مضاربت کا نفع ہول گے، لہذا اگر بالفرض مضاربت میں نفع میں سے ہیں روپے مضاربت کا نفع ہول گے، لہذا اگر بالفرض مضاربت میں نفع مضارب کو نفع میں ہے اس کے حصہ کے طور پر اے مل جائیں گے اب مضارب ایک سو دس روپے ہیں وہ سرٹیفکیٹ رب المال سے خرید لے گا۔

اب یہ کہ ان سر شیکیٹ کی شیخ بازاری قبت پر ہونی چاہئے، اس کی دلیل کیا ہے؟ تو اس کی دلیل یہ مال مضاربت کا شرع طور پر رب المال ہی مالک ہے، اور مال میں مضارب کا حصہ صرف اس کے نفع میں ہے، اگر بازار میں اس مال کی قبت بڑھ جائے تو اس قبت کا اضافہ در حقیقت اس مال مضاربت کے اندر اضافہ محجائے گا، چنانچہ سوائے نفع کے اس حصہ کے جو مضارب کو دیا جائے گا بقیہ سارا نفع اور اس کے ساتھ حقیقی سرمایہ رب المال کا ہوگا، تاہم اگر یہ شرط لگائی جائے کہ ان سر شیکیٹس کو بازاری قبت کے بجائے قبت اسمیہ پر فروخت کرنا ہوگا، تو یہ شرط عقد مضاربت کے مقضاء کے خلاف ہونے کی وجہ سے ناجائز ہوگی، چنانچہ فقہائے عقد مضاربت کے مقضاء کے خلاف ہونے کی وجہ سے ناجائز ہوگی، چنانچہ فقہائے کرام " نے اس بات کی صراحت فرمائی ہے، علامہ کاسائی " فرمائے ہیں:

﴿ واذا اشترى المضارب بمال المضاربة متاعا، وفيه فضل، اولا فضل فيه، فاراد رب المال بيع ذلك، فابى المصارب واراد امساكه، حتى يجد ربحا، فان المصارب بجبر على بيعه، الاان يشاء ان يدفعه الى رب المال، لان منع المالك عن تنفيد ارادته فى ملكه لحق يحتمل الثبوت والعدم، وهو ربح، لا سبيل اليه، ولكن يقال له، ان اردت الامساك فرد عليه ماله، وان كان فيه ربح، يقال له: ادفع اليه راس المال وحصته من الربح، ويسلم المتاع اليك الكامالي عليه ما)

"اور جب مضارب مال مضاربت کے عوض کوئی سامان خرید لے، پرچاہ اس سامان کی قیمت میں اضافہ ہوا یا نہ ہوا ہو۔ اور رب المال (سرمایہ کار) اس سامان کو فروخت کرنا چاہے، لیکن مضارب انکار کرے، یا اس سامان کو اس وقت تک روکے رکھنا چاہے جب تک نفع حاصل نہ ہوجائے، تو مضارب کو فروخت کرنے پر مجور کیا جائے گا، الایہ کہ مضارب وہ مال رب المال کو دینے کا ارادہ کرے، اس لئے کہ مالک کو اس کی مکیت میں تصرف کرنے سے صرف غیر بقینی نفع کی بنیاد پر روک دینا کسی طرح درست نہیں، لہذا مضارب سے کہا جائے گا کہ اگر تم اس سامان کو رکھنا چاہتے ہو تو سرمایہ کار کا نقد جائے گا کہ اگر آگر اس مال پر کوئی نفع ہوا ہو تو مضارب سے کہا جائے گا کہ اگر اس مال پر کوئی نفع ہوا ہو تو مضارب سے کہا جائے گا کہ سرمایہ اور نفع میں سے اس کا حصہ اسے دیو، اور اگر اس مال پر کوئی نفع ہوا ہو تو مضارب سے کہا جائے گا کہ سرمایہ اور نفع میں سے اس کا حصہ اسے دیو، اور اس کے عوض وہ تمام سامان تمہیں دیرے گا"۔

مُدكورہ بالا عبارت كى روشنى ميں يہ بات واضح ہوجاتى ہے كه سرئيفكيش كا مالك صرف قيت اسميه (ليعنى اپنے اصل سرماي) كا مالك نبيس ہوگا، بلكه اس كے ساتھ

نفع میں سے اپنے حصہ کا بھی مالک ہوگا، لہذا ان سرٹیفکیٹس کو قبت اسمیہ پر منسوخ ارنے کا کوئی راستہ نہیں ہے، لہذا یہ ضروری ہے کہ اس کی فروختگی بازاری قبت پر ہو، اور پھردونوں کے درمیان طے شدہ تناسب سے نفع تقسیم کیا جائے،

گذشتہ تقصیل کی روشی میں ان سرنیفکیش کی منسوخی کے وقت اس کی بازاری قیت اور قیت اسمیہ کے درمیان فرق کے اعتبار پر سے تین صور تیں ہو سکتی ہیں۔

لیمت اور لیمت اسمیہ نے در ممان فرق نے اعتبار پر سے مین صور میں ہو سعتی ہیں۔ ① بازاری قیت اور قیمت اسمیہ دونوں مساوی ہوں، اس صورت میں کوئی

مسكله پیش نہیں آئے گا كيونكه منسوخي دونوں قيتوں پر ہوسكتي ہے۔

اور بازاری قیت، قیت اسمیہ ہے کم ہو، تو منسوئی بازاری قیت پر ہوگ، اور فقصان سر فیکیٹس ہولڈر کا سمجھا جائے گا۔

بازاری قیت، قیت اسمیہ سے زائد ہو، اس صورت میں ضروری ہے کہ سر شِفکیٹس کی منسوخی بازاری قیت سے اتنی رقم منہا کرنے کے بعد ہوگی جتنی رقم بطار کو کھنے اور بھنے رقم بطار اگر سمینی اور ب

مر شکیش مولڈر کے مابین نفع نصف نصف طے موا اور سر شکیت کی قرب اس کی اور فقت اس کی بازاری تیت ایک سو قیت اسکی بازاری قیت ایک سو

ہیں روپے ہوگئ، تو منسوخی ایک سو دس روپے میں ہوگی، اس لئے کہ بقیہ دس روپے کمپنی کے نفع کے طور پر منہا کردیئے جائیں گے۔

### آخری سوال

ایک سوال ان سرٹیقکیش کے بارے میں یہ پیش آسکتا ہے کہ: کیا سرٹیقکیش کی ایک معین تعداد کی منسوخی کا عمل ایک وقت میں ہوگا، یا ہر سرٹیقکیٹ کے خاص حصے کی منسوخی ایک وقت میں ہوگا؟ دوسرگاصورت میں ہر سرٹیقکیٹ کا نفع قیمت کم ہوجائے گا؟ یا منسوخی کمل ہونے تک نمام سرٹیقکیٹ کا نفع اورانی رہے گا؟

میرے نزدیک اس سوال کا جواب ہے ہے کہ منسوفی کے دونوں طریقے اضیار کرنے میں شرعاً کوئی مائع نہیں ہے اس لئے کہ یہ بات پہلے بھی بیان ہو چی ہے کہ مرشیقیٹ کی منسوفی کا مطلب مضاربت کے راس المال کو مضارب کے ہاتھ فروخت کرنا ہے، اور یہ فروختگی جس طرح تمام راس المال میں صبح ہوگی اس کے بعض حصوں میں بھی صبح ہوگی، البتہ جب سرمایہ کار اپنا نصف راس المال مضارب کو فروخت کردے گاتو بقیہ نصف حصہ میں مضاربت سابقہ حالت پر بر قرار رہے گی، اور پھریہ مال کا مجموعہ مشترک کاروبار میں مخلوط ہوکر مشغول کاروبار ہوجائے گا، گویا کہ مضارب کے سرمایہ کار (رب المال) سے اس کا نصف حصہ فریدنے کے بعد کل سرمائے پر شرکت عنان وجود میں آجائے گی، اور مضارب اس کاروبار میں اپنے فریدے ہوئے حصہ کی وجہ سے بقیہ مال مضاربت کے ساتھ شریک بن جائے گا، پھر اس مال کے مجموعہ پر جو بھی نفع حاصل ہوگا، اس کا نصف مضارب شریک کی حیثیت سرمائے وصول کرے گا اور بقیہ نصف سرمایہ کار اور مضارب کے درمیان سابقہ مضارب میں نفع کی طے شدہ شرح سے تقسیم ہوگا۔

مثلاً فرض کیجئے زید نے ایک لاکھ روپ خالد کو مضاربت کے طور پر نصف نفع کی شرح کے ساتھ دیے، خالد نے اس سرمایہ سے کاروبار کرنے کے لئے سامان خریدا، یہ سارا سامان زید کی ملکیت سمجھا جائے گا، پھر خالد نے اس سامان کا نصف مشاع حصہ خرید لیا، اور اسے سابقہ کاروبار سے الگ نہ کیا، بلکہ ذید کی رضامندی سے کاروبار جاری رکھا، یہ اس بات کا نقاضا کر تا ہے کہ دونوں افراد اب نصف حصہ کی آپس میں خرید و فروخت کرنے کے بعد شریک بن گئے ہیں، اور نصف سامان کا خالد آپ میں خرید و فروخت کرنے کے بعد شریک بن گئے ہیں، اور نصف سامان کا خالد مالک اور بقیہ نصف حصہ میں مضاربت سابقہ شرائط کے ساتھ جاری رہے گی اور خالد اس مشترک سامان کے نصف حصہ پر تو مالک ہوجائے گا، اور بقیہ زید کے حصہ میں وہ ذید کا مضارب رہے گا، پھر اگر مجوعہ سرمایہ پر بالفرض بچاس ہزار رہ ہے کا نفع ہوا تو اس بچاس ہزار میں سے بچیس

ہزار روپ خالد کو شریک ہونے کی حیثیت ہے ملیں گے، اور بقیہ پچیس ہزار روپ مضاربت کا نفع ہوگا، جے زید اور خالد باہمی طے کردہ شرح کے مطابق نصف نصف لے لیں گے چنانچہ ساڑھے بارہ ہزار روپ ذید کو سرمایہ کار (رب المال) ہونے کی حیثیت سے اور خالد کو ساڑھے بارہ ہزار روپ مضارب (کاروباری) ہونے کی حیثیت سے مل جائیں گے۔ اور دونوں کے درمیان نفع کی تقییم حسب ذیل تفصیل سے مل جائیں گے۔ اور دونوں کے درمیان نفع کی تقییم حسب ذیل تفصیل سے ہوگی:

خالد کا منافع بطور شرکت = / ۲۵۰۰۰۰ (پچیس بزار روپ) خالد کا منافع بطور مضاربت = / ۲۵۰۰۰ (ساڑھے بارہ بزار روپ) خالد کے دونوں حصوں کا مجموعہ = / ۲۵۰۰ سنتیس بزار پانچ سو روپ) زید کا حصہ بطور رب المال = / ۲۵۰۰ (ساڑھے بارہ بزار روپ) کل نفع = / ۲۰۰۰ (پچاس بزار روپ)

اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ جب بھی سرمایہ کار (رب المال) مال مضاربت میں سے کوئی بھی حصہ مضارب کو فروخت کرے گا، تو اگر اس حصہ میں نفع حاصل ہوا تو وہ مضارب کی طرف اس لئے نتقل ہوگا کہ وہ اپنے حصہ کی وجہ سے تجارت میں شریک بن چکا ہے لہذا مجموعی نفع میں رب المال کا نفع کم ہوجائے گا، اور مضارب کا نفع بڑھ جائے گا۔ اور چونکہ ان سرٹیقلیٹ کی منسوخی در حقیقت اس سامان کی فروختگی ہے جو ان سرٹیقلیش کے مقابل ہیں، لہذا اگر منسوخی کے بعد اس جزو میں نفع ہوا تو نفع کا وہ حصہ سرٹیقلیش جاری کرنے والی کمپنی (مضارب) کی طرف نتقل ہوجائے گا، اور اس نفع کی کہ سرٹیقلیث ہولڈر کا نفع فروخت کے فوراً بعد سے ہوجائے گا، اور اس نفع کی کی کے سلطے میں تمام سرٹیقلیش کی منسوخی کا انتظار کمی ہوجائے گا، اور اس نفع کی کی کے سلطے میں تمام سرٹیقلیش کی منسوخی کا انتظار کمی بہیں کیا جائے گا۔

مثلاً اگر سر فیقلیٹ کی قیمت اسمیہ سو روپے تھی اور سر فیقلیٹ ہولڈر اس کی نصف کی منسوخی کے لئے حاضر ہو اور اس پر سمپنی بھی راضی ہوجائے تو سر فیقلیش

مولڈر کا نفع بچاس فیصد فوراً کم موجائے گا، اور یہ بات صحیح نہیں ہے کہ اس کا نفع سرفیقلیٹ کی مکمل منسوخی تک پورا رہے گا۔

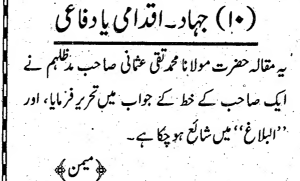
یہ تو شرعی لحاظ سے دونوں طریقوں کا ذکر تھا، البتہ اگر عملی حیثیت سے جائزہ لیا جائے، تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ پہلے طریقے پر عمل کرنا زیادہ سبل اور آسان ہے،

باعے، وید سوم ہو تا ہے کہ چہے طریعے پر اس مربا ریادہ میں اور اسان ہے،
ایک متعین تعداد کی ممل منسوخی ایک وقت میں
ہوجائے تاکہ عملاً نفع کا حساب آسان ہوجائے، شاید ید طریقہ اس لئے بھی مناسب
ہوجائے تاکہ عملاً نفع کا حساب آسان ہوجائے، شاید ید طریقہ اس لئے بھی مناسب
ہوجائے تاکہ عملاً نفع کا حساب آسان ہوجائے، شاید یہ طریقہ اس لئے بھی مناسب
ہوجائے کہ ان سرشفکیٹس کی قیت اسمیہ معمولی ہوتی الی معمولی قیت کو بظاہر مص

كرف كى ضرورت بھى نہيں ہوگ والله سجانه وتعالى اعلم -



چهاد، افترامی یادفاعی شخ الاسلام حضرت مولا نامفتي محمر تقى عثماني صاحب مظلهم میمن اسلامک پبکشیر



اسلام میں اقدامی اور دفاعی جماد

### ایک مکتوب اور اس کاجواب

مكتوب

محترم النقام جناب مولانا محمد تفى عثانى صاحب مدظلهم العالى دامت

بركاتهم

السلام عليم ورحمة الله وبركانة، احقر كو جناب كے موقر ماہنامہ البلاغ يرصنے كالقاق بوا۔ محرم الحرام ١٩٣١ه (مارج ١٩٤١ء) والے شارہ كے صفحہ ١٠

ر دفعات ۱۵، ۱۸ کے ذیل میں سے عبارتیں ملیں: -

" (12) غیرمسلم ریاستوں میں سے جو ریاستیں اسلام اور

مسلمانوں کے لئے معاندنہ ہوں ، ان سے مصالحانہ روابط اور حن سلوک کا تعلق قائم کیا جاسکے گا۔ "

" (١٨) دومرے ممالک سے کئے ہوئے معابدات جو

شرعاً جائز ہوں، ان کی پابندی کی جائے گی۔

بصورت دیر معاہدہ کے الحقام کا اعلان کر دیا جائے۔"

ان دفعات سے معلوم ہوا کہ غیر مسلم حکومتیں اگر وہ غیر معاندیا معاہد ہوں، اپی غیر مسلم حیثیت کے ساتھ اسلامی حکومت کی موجودگی میں باتی رکھی جاستی ہیں، یعنی طاقت ہوتے ہوئے بھی اسلامی حکومت وہاں اعلاء کلمة اللہ کے لئے جماد نہ کر گی، اگرچہ بخیال احقر پرامن دعوت و تبلیخان میں بھی کرتی رہے گی، جس میں مزاحمت ہی کسی غیر مسلم حکومت کے معاند ہونے کا ایک کھلا جُوت سمجھا حائگا۔

بسرحال ان دونول دفعات کے مضمون ہے احقر کو پوراانفاق ہے کیونکہ احقر
کانظریہ سے کہ مسلمانوں کااصل کام دنیا بھر میں اسلام کی دعوت و تبلیغ ہے نہ کہ
اقترار حاصل کرنا اور کافروں کو علی الاطلاق کرہ ارض ہے مٹاکر ہر جگہ حکومت
اسلامی قائم کرنا (جو مولانا مودودی صاحب کانظریہ ہے ) البتہ معاند اور غیر مصالح
غیر مسلم حکومتوں کو ان کے شرہے محفوظ ہونے کے لئے حفاظت خود اختیاری کے
بطور ، ضرور زیر اقترار لانے کی کوشش (بذریعہ اقدامی جماد) کی جانی چاہئے۔
بطور ، ضرور زیر اقترار لانے کی کوشش (بذریعہ اقدامی جماد) کی جانی چاہئے۔
سیرت نہوی "مولفہ مولانا عبرالشکور صاحب لکھنوی پر تبعرہ کے سلسلہ میں صفحہ الک

ران کی مندرجہ ذیل عبارت: "جہادی مشروعیت صرف مظلوم کے لئے ہے اور دفع مظالم
کے لئے ..... بالفاظ دیگر جہاد نام ہے تفاظت خود افتیاری کا
..... للذا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد مقد س
کے غروات کو بدافعائہ اور محافظانہ حیثیت سے خالی سجھنانہ
صرف بیدی بلکہ صریح ہے عقلی ہے" صرف بیدی بلکہ صریح ہے عقلی ہے" -

کتاب نہ کورہ سے مقتبیں کر کے جناب نے محریہ فرمایا ہے: -''ان جملوں سے مترفیح ہوتا ہے کہ صرف دفاعی جماد جائز ہے، حالا نکہ جماد کااصل مقصد اعلاء کلمة اللہ ہے جس کا حاصل

اسلام کاغلبہ قائم کر نااور کافر کی شوکت کو توڑنا ہے۔ اس غرض کے کے اقدامی جماد بھی نہ صرف جائز بلکہ بسااد قات واجب اور باعث اجر و تواب ہے۔ قرآن و سُنّت کے علاوہ یوری ماریخ اسلام اس فتم کے جماد کے واقعات سے بھری بردی ہے۔ غیر مسلموں کے اعتراضات سے مرعوب موکر خواہ مخواہ ان حقائق کا انکار یا ان میں معذرت آمیز تاویلیں کرنے کی ہمیں چندان ضرورت نمیں۔ سمی فرد واحد کو بلا شبہ سمجی برور ملمان نہیں بنایا گیا، اور نداس کی اجازت ہے، ورند جزئیہ کا ادارہ بالكل بے معنى ہو جاتا ہے، ليكن اسلام كى شوكت قائم كرنے كے لئے تلوار اٹھائى گئى ہے۔ كوئى شخص كفرى محرابى پر قائم رہنا چاہتاہے تورہے، لیکن اللہ کی بنائی ہوئی اس دنیا میں تھم اس کا چلنا چاہئے ، اور ایک مسلمان اس کاکلمہ بلند کرنے اور اس کے باغیوں کی شوکت توڑنے کے لئے جماد کر تاہے، ہم اس حقیقت کا اظهار کرتے ہوئے ان لوگوں کے سامنے آخر کیوں شرمائیں جن کی بوری ماریخ ملک میری کے لئے خوز بریوں کی تاریخ ہے اور جنوں نے محض ایل خواہشات کاجنم بھرنے کے لئے کروڑوں انسانوں کوموت کے کھاف آبار

دياہے"۔

اس تبعرہ کے متعلق مجھے جناب کی خدمت میں دو معروضات پیش کرنا ہیں۔ اول تو یہ کہ مولانا عبدالشکور صاحب تکھنوک کے مقتبس جملوں سے یہ مطلب نکالناکہ مولانامدوح کی نظر میں صرف دفاعی جماد جائز ہے، بخیال احقر صحیح نہیں جبکہ وہ یہ بھی فرمارہے ہیں کہ "جماد نام ہے حفاظت خود اختیاری کا" جس کے تحت ہراقدای جماد بھی آسکتا ہے، چنانچہ حضرت کیم الامت مولانا تھانوی

" فرماتے ہیں: ۔

" جماد اسلام کی بدانعت اور حفاظت خود اختیاری کے لئے ہے

..... اس سے بیر نہ سمجھاجائے کہ جماد میں ابتداند کی جائے، خود

ابتداکر نے کی غرض بھی ہی بدانعت و حفاظت ہے کیونکہ بدون

غلبہ کے احتمال ہے مزاحت کا، اس مزاحت کے انسداد کے لئے

اس کا حکم کیا جاتا ہے۔ خلاصہ بیہ ہے کہ جو بدانعت غایت ہے

جماد کی وہ عام ہے مزاحت واقع فی الحال کی بدافعت کو اور

مزاحت متوقعہ فی الاستقبال کی بدافعت کو"۔

(ملفوظ ١٩٥ الاضافات اليوميه جلد ششم)

مولانا عبدالشكور صاحب یقیناً آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے بہت ہے اقدای جمادوں سے واقف ہوں گے، اس لئے وہ اقدای جماد كونا چائز انسیں كه سکتے۔ البتہ وہ حضور صلی الله علیہ وسلم کے تمام جمادوں كو بدافعانہ اور محافظانہ كتے ہیں، جوضح ہے، كونكه ان سب كی غرض اسلام اور مسلمانوں كی بدافعت اور حفاظت خود اختیاری کے لئے كفار عرب كازور توڑناتھی تاكه دین حق كواس خطہ میں تمكین حاصل ہو۔ اور جب بیہ غرض حاصل ہوگی تو الله تعالی نے آیت نمبر مسورة ماكدہ میں حجة الوداع کے موقع پر فرمایا:۔

"آج کے دن ناامید ہو گئے کافرلوگ تہمارے دین (کے مغلوب و گم ہو جانے) ہے، سوان (کفار) ہے مت ڈرنا (کہ تہمارے دین کو گم کر سکیں) اور مجھ سے ڈرتے رہنا (کیہ تہمارے دین کو گم کر سکیں) اور مجھ سے ڈرتے رہنا رکیتی میرے احکام کی مخالفت نہ کرنا)، آج کے دن تہمارے دین کویس نے (ہرطرح) کامل کر دیا (قوت میں بھی جس سے کفار کو مایوی ہوئی اور احکام وقواعد میں بھی) اور اس اکمال سے) میں نے تم پر اپنا انعام تام کردیا۔

(دین بھی کہ احکام کی پیمیل ہوئی اور دنیوی بھی کہ قوت حاصل ہوئی، اور اکمال دین میں دونوں آگئے) "۔

غرض مولانامدور بے بھی "حفاظت خود اختیاری" کے ذیل میں مدافعانہ اور اقدامی دونوں ہی قتم کے جہاد مراد لئے ہیں، تاہم اگر وہ اس امر کی مزید وضاحت فرمادیتے تو زیادہ بهتر ہو تا تاکہ قاری کو کسی قتم کی غلط فنمی نہ ہوتی۔

دوسری بات، جو خصوصاً اس غریضہ کا محرک بن، آپ کے تبصرہ کے متعلق آپ خیالات کا اظہار اس غرض سے کرنا ہے کہ آپ ان کی تصویب یا تردید فرما دیں (تردید کی صورت میں قرآن و سنت سے دلائل کی بھی ضرورت ہے)۔ وہ خیالات تقریر ذیل سے جناب پر واضح ہو جائیں گے:۔

آپ نے اقدای جراد کا اصل مقصد اعلاء کلمة الله بلایا ہے جس کا حاصل آپ کے نزدیک اسلام کاغلبداور اس کی شوکت قائم کرنااور کفری شوکت كوتوزنا ہے، تاكه خداكى بنائى موئى دنياميں اس كاتھم چلے۔ اس مقصد كو بجھنے كے لئے مہلے ہمیں اعلاء کلمذاللہ کے معنی ومفہوم متعین کرنے کی ضرورت ہے احقر کے فردبك مرمعقول، سي صححاور منصفانه بات كلمة الله يا كلمة الحق ب- اس كومر غیر معقول، باطل، غلط اور غیر منصفانه بات برباندیا غالب کرنا، لینی لوگول کے قلوب میں اخرالذكرى دنايت اور قبائح اور اول الذكر سے علواور محاس كايفين پيدا كرفى كوشش كرنااعلاء كلمة الحق ياكلمة الله ب- اوركسى چيز كے غلبه كا مطلب اکثریت میں اس چیز کا واضح وجود ہے۔ مثلاً جمالت کے غلبہ کا مطلب اوگوں کی اکثریت کاعلوم سے بہرواور جابل رہنا ہے۔ دنیا کے غلبہ کامطلب سے ہے کہ لوگ کثرت سے دنیای محبت میں گرفتار ہیں، حرام طلال کی پرواہ نمیں كرت\_ مغربيت كاغلبه اكثريت كامغربى تهذيب اور طرز معاشرت كوافتيار كرنا ہے۔ حنفیت کاغلبہ زیادہ ترمسلمانوں کاحفی ہوناہے، وغیرہ وغیرہ - پس اسلام کے غلبہ کا مطلب میہ ہوا کہ زیادہ تر لوگ صحیح معنوں میں اس کے پیرو ہوں، اور،

وراصل، اسلام کایمی (یعن دین) غلبه مطلوب ہے۔ اگر کلمة الله کے معنی "اسلام" ك لئ جأس تواعلاء كلمة الله كامطلب اسلام كاس فتم كاغلب موگا، جس کے حصول کاطریقہ سوائے موثر دعوت و تبلیغ اور سبلغین اور ان کی قوم (یعن مسلمانوں) کے مثال اسلامی کردار کے کچھ نمیں۔ اس سے غیر مسلموں کے قلوب وازبان میں انقلاب آسکتا ہے۔ ان کو اسلامی حکومت کی رعایا بنالینے ہے ریہ مقصد چنداں حاصل نہیں ہو سکتا، کیونکہ ایسی صورت میں توان کو اپنی مغلوبیت کا حساس دعوت و تبلیغ کو کان دهر کرسننے سے ایک حد تک مانع ہوگا۔ یں اقدامی جمادے اسلام کا دین غلبہ شیں ہوتا بلکہ مسلمانوں کاسیاس غلبہ ہوتا ہے اور انسیس کی شوکت قائم ہوتی ہے نہ کہ اسلام کی (ے جمار می شان و شوکت آج کے مینارے بوچھو)۔ اسلام کی شوکت توبہ ہے کہ مسلمان قرآن وسنت پر بورے بورے عامل ہوں ، ساسی غلب اور شوکت کے لئے تو ان کا اچھا مسلمان ہونا بھی ضروری نمیں۔ ساس غلب سے تو یہ مقصد بھی حاصل نمیں ہوتا کہ خداک بنائی ہوئی دنیا پراس کا حکم چلے، کیونکہ غیر مسلم جزبیا داکر کے تقریباً اپنے ہی نظام حیات کے پابندرہیں گے۔ شراب و خزریان پر حرام نہ ہوں گے۔ زنا کے ارتکاب بران کو سنگسارنہ کیا جائےگا۔ ان کے عائلی قوانین بدستور نافذرہیں گے۔ ان کی بت پرسی بلا روک نوک جاری رہے گی۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ اگر کسی وجہ سے غیر مسلم رعایا کی اکٹریت ایمان نہ لائی توبیہ ساس غلبہ صرف اس وقت تک قائم رہے گاجب تک اسلامی حکومت طاقتور ہے ورنہ کمزور پڑنے پر غیرمسلم رعایا بغاوت کرے گی اور ای گذشته زیر دستی کا ضرورت سے زیادہ بدلہ لے گی، جیسا کہ اسین میں اسلامی حکومت کے خاتمہ پر ہوا، یا ہندوستان میں ہور ہاہے اگر چہاس میں شدت تقسیم سے بھی پیدا ہوئی ہے۔

میرامطلب ہر گزیہ نہیں ہے کہ اقدامی جماد کہیں بھی چر کیا جائے۔ نہیں بلکہ معاند اور غیر مصالح غیر مسلم حکومتوں پر جیسا کہ شروع میں عرض کیا گیا،

استطاعت کی صورت میں اقدامی جماد واجب ہے (بلکہ بعض اور صور تول میں بھی واجب ہے جن کے بیان کایمال موقع نہیں) ، تاکه ان کا زور ٹوٹے اور وہ وعوت و بلیغ اسلام میں مزاحم نه رہیں، باتی غیر معاند اور مصالح غیر مسلم حکومتوں پر جو اینے یہاں وعوت و تبلیغ کی اجازت دیں ، اقدامی جہاد مناسب نہیں خصوصا آجکل جب کہ توسیع پندی کو دنیا میں بری نگاہ سے دیکھاجاتا ہے، بر خلاف اس زمانہ کے جب فتوحات کاعام رواج تھااور یہ چیزیادشاہوں کے محاسن میں شار ہوتی تھی۔ جن اقدای جمادوں کے واقعات سے تاریخ اسلام بھری پڑی ہے، وہ سباس زمانہ کے ہیں۔ البتہ مسلمانوں کواپی فرجی طاقت زیادہ سے زیادہ بردھائے رکھنا چاہے آکہ غیرمسلم حکومتیں جماد تو در کنار محض '' خوف جماد " سے ہی مرعوب رہیں۔ قوت مرببد بنائے رکھناقر آن کابھی تھم ہے۔ ماضی میں فتوحات کاعام روایج ہونے کے باوجود مسلمانوں کی ابتدائی فتوحات دیگر اقوام کی فتوحات سے ممتاز ہیں۔ دوسرے او گوں کی فتوحات تو صرف اپنی طاقت و شوکت کے مظاہرہ کے لئے اور بقول آپ کے این خواہشات کاجنم بھرنے کے لئے ہی ہوتی تھیں، اور ان کامنشابواسطہ یا بلا واسط ملک میری کے علاوہ کچھ نہ تھا جبکہ مسلمانوں کو (جزیرہ نماعرب، ایران و روم کے جمادوں کو چھوڑ کر جمال ملک میری بھی بوجہ در کار تھی) اپی ابتدائی فتوحات کے زمانہ میں ملک میری مقصود نہ تھی، بلکدان کاسطمع نظراعلاء کلمة الله بمعنى وعوت وتبليغ اسلام تھا (جس كى محفوظ ترين صورت اس وقت ملك ميرى تقى ) ، چنانچه محيم الاسلام حضرت مولانا قارى محد طيب صاحب فرماتے ہين : "صحابه کرام طاہر میں توجنگ کرتے تھے گر اصل مقصد اعلاء کلمذاللہ ہی ہوتا تھا ..... ان کا مقصد اگر ملک میری ہوتا تو یہ معاہدہ نہ کرتے کہ تم اپنے ملک پر بدستور قابض رہو، صرف ہم کو آتی اجازت دیدو کہ ہم آسانی سے اسلام کی تبلیغ كرتے رہيں۔ ہم لوگوں كو منوانے پر مجبور نہيں كريں محان كاجی چاہے مانيں يا نہ مانیں۔ جن اوگوں نے اس معاہدہ کو تسلیم کر لیاان سے کوئی تعرض نہیں کیا گیا۔ اگر ملک گیری مقصود ہوتی تواس معاہدہ کی ضرورت نہ ہوتی بلکہ ان کے ملک پر قبضہ کر لیتے ..... بسرحال جب غیر اتوام معاہدیا ذمی ہو گئیں توان کو چھوڑ دیا گیا، اس

لئے کہ اصل مقصود اعلاء سکلمذالحق ہے، وہ تبلغ کی حد تک ہے"-

(قاری طیب صاحب مظلم العالی اور ان کی مجالس - حصر اول ص ۲۳۷ - ۲۳۸)

نیاز مند

احفرسيد بدرالسلام عفاعنه- جده

## جواب از حضرت مولانا محمه تقی عثانی م<sup>رظلهم</sup>

محتری و مکری!

السلام عليم ورحمة الله وبركامة ،

گرامی نامد ملا۔ آپ نے جہاد کے بارے میں جو کچھ تحریر فرمایا ہے ، اس کا حاصل میں بیسمجھا ہوں کہ اگر کوئی غیر مسلم حکومت اپنے ملک میں تبلیغ کی

اجازت دیدے تواس کے بعداس سے جماد کرنا جائز نہیں رہتا، اگر بمی آپ کا مقصد ہے تواحقر کواس سے اتفاق نہیں، تبلیغ اسلام کے راستے میں رکاوٹ صرف

اسی کانام نہیں کہ غیر مسلم حکومت تبلیغ پر قانونی پابندی عائد گردے، بلکہ کسی غیر مسلم حکومت کامسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ پر شوکت ہونا بذات خود دین حق کی تبلیغ کے رائے میں بہت بڑی ر کادٹ ہے۔ آج دنیا کے بیشتر ممالک میں تبلیغ پر

کوئی قانونی پابندی عائد نمیں، لیکن چونکہ دنیا میں ان کی شوکت اور دبدبہ قائم ہے، اس کیے تاکی اس کے اس کی میں اس کے اس کے اس کے اس کی اس کی اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کی اس کے اس کی میں کرنس کے اس کے اس کے اس کی اس کی اس کے اس کے اس کے اس کے اس کی کرنس کے اس کے اس کے اس کی اس کے اس

ہے جو تبول حق کے رائے میں تبلیغ پر قانونی پابندی لگانے سے زیادہ بری رکادے

الذا كفاركى اس شوكت كو توڑنا جماد كے اہم ترين مقاصد بيں ہے ہے،

آكہ اس شوكت كى إلى جو نفسياتى مرعوبيت لوگوں يں پيدا ہو گئى ہے، وہ

ثوفے، اور قبول حق كى راہ ہموار ہوجائے، جب تك يہ شوكت اور غلبہ ہاتى رہ گا،

لوگوں كے دل اس سے مرعوب رہيں گے، اور دين حق كو قبول كرنے كے لئے

پورى طرح آمادہ نہ ہو سكيں گے۔ الذا جماد جارى رہيگا۔

قرآن كريم كاارشاد ہے ۔۔

قاتلوا الذين لا يوسنون بالله ولا باليوم الاخرولا يحر مون ماحرم الله و رسوله ولا يد ينون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حثى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (التي. ٢٩)

یاں قال اس وقت تک جاری رکھنے کو کما گیا ہے جب تک کفار "چھوٹے" یا "ماتحت" ہو کر جزید ادانہ کریں، اگر قال کا مقصد صرف تبلیغ کی قانونی آزادی حاصل کرنا ہو تا تو یہ فرمایا جاتا کہ "جب تک وہ تبلیغ کی اجازت نہ دیدیں "لیکن جزیہ واجب کرنا اور اس کے ساتھ ان کے صاغر (زیر دست، ذلیل) ہونے کا ذکر اس بات کی واضح دلیل ہے کہ مقصد ان کی شوکت کو توڑنا ہے، تاکہ کفر کے ساس غلب بات کی واضح دلیل ہے کہ مقصد ان کی شوکت کو توڑنا ہے، تاکہ کفر کے ساس غلب سے ذہن و دل پر مرعوبیت کے جو پردے پڑجاتے ہیں، وہ اٹھیں، اور اس کے بعد اسلام کے محاس پر لوگوں کو کھلے دل سے غور کرنے کا موقع ملے ۔ امام رازی" اس آیت کے تحت تفیر کبیر میں تحریر فرماتے ہیں: ۔

ليس المقصود من اخذ الجزية تقريره على الكفر، بل المقصود معها حقن دمه، و امهاله مدة، رجاء انه ربما وقف ف هذه المدة على محاسن الاسلام، و قوة دلائله،

فينتقل من الكفر الى الايمان ..... فاذا امهل الكافرمدة، و هو يشاهد عزالاسلام، ويسمع دلائل صحته، ويشاهد الذل والصغار في الكفر فالظاهرائه يحمله ذلك على الا نتقال الى الاسلام، فهذا هوالمقصود من شرع الجزيه (تغير كبير ص ١٢٠ج٣)

یعن: "جزیه کامقصد کافروں کو کفر پر باقی رکھنا نہیں، بلکہ مقصدیہ ہے کہ اس کی جان بچاکر اسے ایک برت تک مہلت دی جائے جس میں یہ امید ہوگی کہ وہ اسلام کے محان اور اس کے مضبوط دلائل سے واقف ہو کر کفر سے ایمان کی طرف منقل ہو سکے گا.... پس جب کافر کو ایک بدت تک مہلت دی جائے گی، جبکہ وہ اسلام کی عزت کا مشاہد کر رہا ہوگا، اس کی صحت کے دلائل سن رہا ہوگا، اور کفر کی ذلت کو دکھے رہا ہوگا تو ظاہر رہ ہے کہ یہ باتیں اسے اسلام کی طرف منتقل ہونے پر آمادہ کریں گی، در حقیقت جزید کی مشروعیت کا مقصد رہے۔"

دوسری قابل غوربات سے کہ عمدرسالت اور عمد صحابہ میں کیا کہیں کوئی مثال ایس ملتی ہے کہ آپ نے یا صحابہ کرام شنے دوسرے ملکوں پر جماد کرنے سے پہلے کوئی تبلیغی مشن بھیجا ہواور اس بات کا انظار کیا ہو کہ بید لوگ تبلیغی مشن کو کام کی اجازت سے انکار کی مورت میں جماد کیا گیا ہو؟ کیاروم پر جملے سے پہلے کوئی جماعت بھیجی گئی؟ یاایران پر حملہ آور ہونے سے پہلے اس بات کی کوشش کی گئی کہ جماد کے بغیر صرف تبلیغ سے کام چل جائے تو بمتر ہے؟ طاہر ہے کہ نہیں، اس سے اس کے سوااور کیا بھیجہ نکلتا ہے کہ صرف تبلیغ کی اجازت حاصل کر لینا مقصد ہی نہ تھا، اگر مقصد صرف اتنا ہی ہوتا تو بہت سے خوزین معرکوں میں صرف ایک شرط عائد کر کے جگل بندگی ہی ہوتا تو بہت سے خوزین معرکوں میں صرف ایک شرط عائد کر کے جگل بندگی

جا کتی تھی، اور وہ یہ کہ مسلمانوں کی تبلیغ پر کوئی رکادٹ عائد شمیں کی جائے گ۔
لکین کم از کم احقر کے ناقص مطالعے میں پوری تاریخ اسلام میں کوئی ایک واقعہ بھی ایسا
شمیں ہے جہاں صرف اتن شرط منوا کر جنگ بند کرنے پر آمادگی ظاہر کر دی گئی
ہو۔ اس کے بجائے قادسیہ کے موقع پر مسلمانوں نے اپنا جو مقصد بتایا وہ یہ تھا
کہ "واخراج العباد من عبادة العباد الی عبادة الله" (کامل ابن اشیر ص
کما ج ۲) "لیمن لوگوں کو بندول کی بندگی سے فکال کر اللہ کی بندگی میں
لانا"۔

ای طرح قرآن کریم کارشاد ہے:

وقاتلو هم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كلد للد (الانفال: ٣٩)

"ان سے اس وقت تک لزوجب تک فتنه باقی ندر ہے، اور

جب تک غلبہ تمامتراللہ ہی کا ہو جائے"۔

اس آیت کی تفیر میں احقر کے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ تحریر فرماتے ہیں کہ: ۔

"دین کے معنی قرو غلبہ کے ہیں، اس صورت میں تغیر آست کی ہیہ ہو گئی کہ مسلمانوں کو کفار سے اس وقت تک قال کرتے رہنا چاہئے جب تک کہ مسلمان ان کے مظالم سے محفوظ نہ ہو جائیں، اور دین اسلام کا غلب نہ ہو جائے کہ وہ غیروں کے مظالم سے مسلمانوں کی حفاظت کرسکے۔"

آمے تحریر فرماتے ہیں: -

خلاصداس تغییر کابیہ ہے کہ مسلمانوں پراعداء اسلام کے خلاف جماد و قال اس وقت تک واجب ہے جب تک کہ مسلمانوں پر ان کے مظالم کافتند ختم نہ ہوجائے، اور اسلام کوسب ادیان پر غلبہ حاصل نہ ہوجائے، اور بیہ صورت صرف قرب تیامت میں ہوگی، اس لئے جماد کا تھم قیامت تک جاری اور باقی ہے۔ "

(موارف القرآن ص ۲۳۳ ج ۳)

خلاصہ یہ ہے کہ احقری فیم ناقص کی حد تک جماد کا مقصد صرف تبلیخ کی قانونی
آزادی حاصل کر لینا نہیں بلکہ کفار کی شوکت توڑنا اور مسلمانوں کی شوکت قائم
کرنا ہے، تاکہ ایک طرف کسی کو مسلمانوں پر بری نگاہ ڈالنے کی جرات نہ ہو، ادر
ووسری طرف کفار کی شوکت سے مرعوب انسان اس مرعوبیت سے آزاد ہو کر
کطے دل سے اسلام کے محاس کو سیحضے پر آمادہ ہو سکیں۔ یہ حقیقت کے اعتبار
سے بلاشبہ "حفاظت اسلام" بھی غرض سے ہے، اس لئے بعض علاء جنہوں نے
جماد کیلئے "حفاظت اسلام" کی غرض سے ہے، اس لئے بعض علاء جنہوں نے
جماد کیلئے "حفاظت "کی تعییرا فقیار کی ہے اس سیاق میں کی ہے، لیکن کفری شوکت
کو توڑنا اور اسلام کی شوکت کو قائم کرنا اس "حفاظت" کا بنیادی عضر ہے، لندا
اس بنیادی عضر کو اس سے خارج نہیں کیا جاسکا۔ میرا خیال ہے کہ تمام اکابر علاء
نے جماد کی غرض و غایت اس کو قرار دیا ہے، حضرت مولانا محمد ادریس صاحب
کاند حلوی قدس مرہ تحریر فرماتے ہیں:۔۔

"جماد کے تھم سے خداوند قدوس کا بیارا دہ نہیں کہ یک گخت
کافروں کو موت کے گھاٹ آبار دیا جائے، بلکہ مقصود بیہ ہے کہ
اللہ کا دین دنیا میں حاکم بکر رہے، اور مسلمان عزت کے ساتھ
زندگی بسر کریں، اور امن وعافیت کے ساتھ خداکی عبادت اور
اطاعت کر سکیس، کافروں سے کوئی خطرہ نہ رہے کہ ان کے
دین میں خلل انداز ہوسکیس سے اسلام اپنے دشمنوں کے
نفس وجود کا دسٹمن نہیں، بلکہ ان کی ایسی شوکت و حشمت کا
دسٹمن ہے کہ جو اسلام اور اہل اسلام کیلئے خطرے کا باعث

(سرة المصطفى مي ١٨٨ ج٢)

ایک اور جگه تحریر فرماتے ہیں: ۔

"حق جل ثانه کے اس ارشاد سرا پارشاد وقاتلوهم حتی لا تکون فتنة و یکون الدین کلد للد میں ای فتم کا جماد مراد ہے، یعنی اے مسلمانو! تم کافروں سے یہاں تک جہاد و قال کرو کہ کفر کافتنہ باتی نہ رہے، اور اللہ کے دین کو بورا غلبہ حاصل مو جائے۔ اس آیت میں فتنہ سے کفری قوت اور شوکت کا فتنہ مرادب، اور و یکون الدین کله لله سے دین کاظمور اور غلبه مرادب، جبکه دوسرى آيت مين ع: ليظهره على الدين كله، لين دين كو اتنا غلبه اور قوت حاصل ہو جائے کہ کفری طاقت ہے اس کے مغلوب ہونے کا احمال باقی نہ رہے، اور دین اسلام کو کفر کے فتنے اور خطرے سے بالکلید اطمینان حاصل ہو (ایناص ۲۸۳ ج۲) اگر صرف تبلیغی اجازت حاصل موجانے کے بعد جمادی ضرورت باتی ندرہی موتی تو مسلمانوں کو تبلیغی اجازت آج دنیا کے بیشتر ممالک میں حاصل ہے (اور شامت اعمال یہ ہے کہ سی اجازت حاصل نہیں توبعض مسلمان ممالک میں) ، اس کانقاضایہ ہے کہ اب مسلمانوں کو مجمی تلوار اٹھانے کی ضرورت نہ ہو، دنیا بھر میں کفرائی شوکت وحشمت کے جھنڈے گاڑ تارہے، دنیا کے لوگوں براس کے جاہ وجلال کا سکہ بیشارہے، پالیسیاں انہی کی چلیں، احکام انہی کے جاری ہوں، افکار انہی کے عصلیں، مصوب انبی کے نافذ ہوں، اور مسلمان اس بات پر قناعت کر کے بیٹھ جائیں کدان غیرمسلم ممالک میں مارے سلفین کے دافلے پر کوئی پابندی نہیں ہے۔ سوال یہ ہے کہ جس دنیا میں کفرنے اپنی شوکت اور دبدبے کا سکہ جما رکھا ہو، وہاں آپ کو تبلیغ کی اجازت مل بھی جائے تو کتنے افراد ایسے ہول کے جو اس تبلیخ کو سجیدگی کے ساتھ سننے اور اس پر غور کرنے کے لئے تیار بھی ہول گے؟ جس فضامین سیای طاقت کے بل پر اسلام اور اس کی تعلیمات کے بالکل معارض افکار

بوری قوت کے ساتھ پھیلائے جارہے ہوں، اور ان کی نشرواشاعت میں وہ وسائل بھی صرف کئے جارہے ہوں جو مسلمان استعال نہیں کر سکتے، وہاں تبلیغ کی اجازت حاصل ہو جانے کے باوجود وہ کس درجہ موثر ہو سکتی ہے؟

ہاں! اگر اسلام اور مسلمانوں کوایسی قوت و شوکت عاصل ہوجائے جس
کے مقابلے میں کفار کی قوت و شوکت مغلوب ہو، یا کم از کم وہ فتنے پیدا نہ کر
سکے جن کاذکر اوپر کیا گیا، تواس حالت میں غیر مسلم ممالک سے پرامن معاہدوں
کے ذریعے مصالحانہ تعلقات قائم رکھنا جماد کے احکام کے منائی نہیں، اس طرح جب
تک کفر کی شوکت توڑنے کیلئے ضروری استطاعت مسلمانوں کو حاصل نہ ہو، اس
وقت تک وسائل قوت کو جمع کرنے کے ساتھ ساتھ دوسرے ملکوں سے پرامن
معاہدے بھی بلاشیہ جائز ہیں۔ کویا غیر مسلم ملکوں سے معاہدے دوصور توں میں ہو
سکتے ہیں۔۔

(۱) جن ملکوں کی قوت و شوکت سے مسلمانوں کی قوت و شوکت کو کوئی خطرہ باتی نہ رہا ہو۔ ان سے مصالحانہ اور پر امن معاہدے کئے جاسکتے ہیں، جبتک وہ دوبارہ مسلمانوں کی شوکت کے لئے خطرہ نہ بنیں۔

(۲) مسلمانوں کے پاس جماد بالسیف کی استطاعت ند ہو تو استطاعت پدا ہونے تک معاہدے کئے جا سکتے ہیں۔

آپ نے الیلاغ، کے محرم الحرام ۱۳۹۱ھ میں شائع شدہ احقر کے جس مضمون کا حوالہ دیاہے، اس میں معاہدات کی صور تیں مراد ہے، اور رہیے الثانی ۱۳۹۱ھ میں احقر کے جس مضمون کا اقتباس آپ نے درج فرمایا ہے، اس میں وہ صورت مراد ہے جبکہ کفار کی شوکت مسلمانوں کی شوکت پر غالب ہو۔

الذات نے درج جبکہ کفار کی شوکت مسلمانوں کی شوکت پر غالب ہو۔
الذات نے درج جبکہ کفار کی شوکت مسلمانوں کی شوکت پر غالب ہو۔

لنذا آپ نے جو تحریر فرمایا ہے کہ: معاند اور غیر مصافح اور غیر مسلم حکومتوں پر استطاعت کی صورت میں اقدامی جماد واجب ہے، تاکدان کا ذور تو نے اور وہ دعوت و تبلیخ اسلام میں مزاحم نہ رہیں، باتی غیر معاند اور مصالح غیر مسلم کومتوں پر، جو اپنے یماں دعوت و تبلیغ کی اجازت دیں اقدامی جہاد مناسب انسی ہے۔ اگر اس سے آپ کی مراد وہی بات ہے جو میں نے اوپر تفصیل سے عرض کی ہے تو درست ہے، اور اگر آپ کا منشا میہ ہے کہ صرف تبلیغ کی قانونی اجازت دینے کے بعد ایک غیر مسلم حکومت '' غیر معاند اور مصالح '' بن جاتی ہے اور اس سے جہاد جائز یا مناسب نہیں رہتا تو احقر کی نظر میں میہ بات درست نہیں، جس کے دلائل اوپر عرض کر چکا ہوں۔

رہا آپ کا یہ فربانا کہ "فصوصاً آجکل جبکہ توسیع پندی کو دنیا میں بری نگاہ ہے دیکھا جاتا ہے، بر ظاف اس زمانے کے جب فتوحات کاعام رواج تھا، اور یہ چیزیاد شاہوں کے محاس میں شار ہوتی تھی، جن اقدا می جمادوں کے واقعات ہے تاریخ اسلام بھری پڑی ہے، وہ سب ای زمانے کے ہیں " — سومیں اس بات سے بھدادب لیکن شدت کے ساتھ اختلاف رکھتا ہوں کیونکہ اگر اس بات کو درست مان لیا جائے تواس کا مطلب یہ ہوگاکہ کسی شے کے اچھے یا برے ہوئے کیورست مان لیا جائے تواس کا مطلب یہ ہوگاکہ کسی شے کے اچھے یا برے ہوئے کیا اسلام کے پاس اپنا کوئی پیانہ نہیں، اگر کسی زمانے میں کسی بری چیز کو "ماس" میں شار کیا جانے گے تواسلام بھی اس کے پیچھے چل پڑتا ہے، اور جس زمانے میں لوگ اسے برا سیجھے لیس تواسلام بھی وہاں رک جاتا ہے، اور جس زمانے میں لوگ اسے برا سیجھے لیس تواسلام بھی وہاں رک جاتا ہے۔

سوال یہ ہے کہ "اقدامی جنگ" بذات خود کوئی متحن امرے یا نہیں؟
اگر ہے تو مسلمان صرف اس بنا پر اس سے کیوں رکیں کہ " آجکل نوسیج
پندی" کو دنیا میں بری نگاہ سے دیکھا جاتا ہے؟ اور اگر متحن نہیں، بلکہ ذموم چیز
ہے تو ہاضی میں اسلام نے انہیں اس سے کیوں نہیں روکا؟ اور وہ صرف اس وجہ
سے اس پر کیوں عمل پیرا رہے کہ " یہ چیز بادشاہوں کے محاس میں شار ہوتی

احقری رائے میں تاریخ اسلام کے اقدامی جمادوں کی یہ توجیعہ انتمائی فلط اور واقعات سے حدور جہدور ہے۔ بات دراصل وہی ہے کہ کفری شوکت توڑ نے کیلئے اس دور میں بھی جماد کیا گیا ہے جب یہ چیز" بادشاہوں کے محاس میں شار ہوتی تھی " لیکن اس لئے نہیں کہ اس دور میں اس کا رواج عام تھا، بلکہ اس لئے کہ اللہ کے دنین کی شوکت قائم کرنے کے لئے یہ چیز واقعتہ مستحن تھی، درنہ "بادشاہوں کے محاس" میں تو یہ یات بھی شار ہوتی تھی کہ دو فتح کے نشے میں چور مور تول، بچوں اور بوڑھوں میں بھی کوئی تمیزنہ کریں، لیکن اسلام نے اس کے رواج عام کی بنا پر ان جیسی ندموم باتوں پر عمل گوارا نہیں کیا، بلکہ جنگ کے دو احکام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے احکام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے ادکام اور اصول نہ صرف وضع کے، بلکہ ان پر عمل کر کے دکھا یا جو اس دور کے بی رائی ہوں " کے تصور میں بھی نہ آ سکتے تھے، بلکہ ان مظام کے نہ صرف عادی، بلکہ ان کے مداح بن گئے تھے۔ اس مظام کے نہ صرف عادی، بلکہ ان کے مداح بن گئے تھے۔ اس مظام کے نہ صرف عادی، بلکہ ان کے مداح بن گئے تھے۔ اس مظام کے نہ صرف عادی، بلکہ ان کے مداح بن گئے تھے۔

اور جس مقصد سے اقدای جہاد پہلے جائز تھا، اس مقصد سے آئے بھی جائز ہے، اور محض اس بناپراس کے جواز پر پردہ نہیں ڈالا جاسکنا کہ ایٹم بم اور ہائیڈرو جن بم ایجاد کرنے والے "امن پیند" حضرات اس پر "توسیع پیندی" کی چھبی کستے ہیں، اور وہ لوگ اس پر ناک بھوں چڑھا لیتے ہیں جن کی ڈالی ہوئی غلامی کی بیروں سے ایشیا اور افریقہ کی اکثر قوموں کے جسم ابھی تک لمولمان ہیں۔

اور \_ گتاخی معاف \_ بہ بھی مجھے تو اس کفری شوکت ہی کا شاخسانہ معلوم ہونا ہے کہ لوگوں نے خیروشر کے پیانے اس عالمگیر پروپیگٹٹرے کی بنیاد پر بنا لئے ہیں جو جھوٹ کو پچ ازر پچ کو جھوٹ بنا کر ذہنوں میں آبار دیتا ہے ، اور اس حد تک آبار دیتا ہے کہ غیر مسلموں کی بات توالگ رہی، خود مسلمان اس سے مرعوب ہو کر اپنے دین و ند ہب کے احکام میں معذرت خوا ہانہ رویہ اختیار کمر نے پر آمادہ ہور ہے ہیں، اگر باطل کی ایسی شوکت کو توڑنا بھی " توسیع پندی" کی تعریف میں ہور ہے ہیں، اگر باطل کی ایسی شوکت کو توڑنا بھی " توسیع پندی" کی تعریف میں

داخل ہے تو ہمیں ایسی "نوسیع بیندی" کے الزام کو پوری خود اعتادی کے ساتھ بے سرلینا چاہے۔ نہ ہے کہ ہم ان معرضین کے آگے ہاتھ جوڑ کر کھڑے ہو جأئي كه جب آپ اقداى جماد كواچها بجھتے تھے توہم بھى اے اچھا سجھ كراس پر ال كرتے تھے، اور جب سے آپ لے اپن كتابول ميں \_اور صرف كتابول ميں \_اسے براکنا\_اور صرف کمنا\_شروع کر دیا ہے، ہم نے بھی اے اپنے اوپر حرام كرلياب". اس طرز فکر کے ساتھ اس ناچیز کیلئے اتفاق ممکن شیں۔ والسلام محد تبقى عثاني . (بشكرية البلاغ محرم ٥٠٥١هـ)